N

N

Imaginarios tecnocientificos. Volume 2
Juliana Michelli S. Oliveira, Rogério De Almeida, David Sierra

» To cite this version:

Juliana Michelli S. Oliveira, Rogério De Almeida, David Sierra. Imaginarios tecnocientificos.
Volume 2. Universidade de Sdo Paulo. Faculdade de Educacao, 2020, 978-65-87047-09-6.
10.11606/9786587047096 . hal-03065184

HAL Id: hal-03065184
https://hal.science/hal-03065184v1
Submitted on 14 Dec 2020

HAL is a multi-disciplinary open access L’archive ouverte pluridisciplinaire HAL, est

archive for the deposit and dissemination of sci- destinée au dépot et a la diffusion de documents
entific research documents, whether they are pub- scientifiques de niveau recherche, publiés ou non,
lished or not. The documents may come from émanant des établissements d’enseignement et de
teaching and research institutions in France or recherche francais ou étrangers, des laboratoires
abroad, or from public or private research centers. publics ou privés.

Distributed under a Creative Commons Attribution - NonCommercial - ShareAlike 4.0 International

License


https://hal.science/hal-03065184v1
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://hal.archives-ouvertes.fr

Imagindrios
tecnocientificos

organizadores

Juliana Michelli S. Oliveira
Rogério de Almeida
“FEUSP poi10.11606/9786587047096 David Sierra G.



organizadores

Juliana Michelli S. Oliveira

FEUSP, S&o Paulo, 2020



CONSELHO EDITORIAL

Alberto Filipe Aravjo, Universidade do Minho, Portugal
Alessandra Carbonero Lima, USP, Brasil

Ana Guedes Ferreira, Universidade do Porto, Portugal

Ana Mae Barbosa, USP, Brasil

Anderson Zalewski Vargas, UFRGS, Brasil

Antonio Joaquim Severino, USP, Brasil

Aqui|es Yanez, Universidad del Maule, Chile

Artur Manuel Sarmento Manso, Universidade do Minho, Portugal
Belmiro Pereira, Universidade do Porto, Portugal

Breno Battistin Sebastiani, USP, Brasil

Carlos Bernardo Skliar, FLASCO Buenos Aires, Argentina

Cldudia Sperb, Atelier Caminho das Serpentes, Morro Reuter/RS, Brasil
Cristiane Negreiros Abbud Ayoub, UFABC, Brasil

Daniele Loro, Universitar degli Studi di Verona, Itdlia

Elaine Sartorelli, USP, Brasil

Danielle Perin Rocha Pitta, Associacdo YIé Seti do Imagindrio, Brasil
Edesmin Wilfrido P. Palacios, Un. Politecnica Salesiana, Ecuador
Gabriele Cornelli, Universidade de Brasilia, Brasil

Gerardo Ramirez Vidal, Universidad Nacional Auténoma de México
Jorge Larossa Bondia, Universidade de Barcelona, Espanha
Ikunori Sumida, Universidade de Kyoto, Japéo

lonel Buse, C. E. Mircea Eliade, Universidade de Craiova, Roménia
Isabella Tardin Cardoso, UNICAMP, Brasil

Jean-Jacques Wunenburger, Université Jean Moulin de Lyon Iil, Franga
Jodo de Jesus Paes Loureiro, UFPA, Belém, Brasil

Jodo Francisco Duarte Junior, UNICAMP, Campinas/SP, Brasil
Linda Napolitano, Universita degli Studi di Verona, Itélia

Luiz Jean Lavand, USP, Brasil

Marcos Antonio Lorieri, UNINOVE, Brasil

Marcos Ferreira-Santos, USP, Brasil

Marcos Sidnei Pagotto-Euzebio, USP, Brasil

Marian Cao, Universidad Complutense de Madrid, Espaiia

Mario Miranda, USP, Brasil

Marta Isabel de Oliveira Vérzeas, Universidade do Porto, Portugal
Patricia P. Morales, Universidad Pedagégica Nacional, Ecuador
Pilar Peres Camarero, Universidad Auténoma de Madrid, Espaiia
Rainer Guggenberger, UFRJ, Brasil

Regina Machado, USP, Brasil

Roberto Bolzani Junior, USP, Brasil

Rogério de Almeida, USP, Brasil

Soraia Chung Saura, USP, Brasil

Walter Kohan, UER), Brasil

Imagindrios tecnocientificos Il



© 2020 by Faculdade de Educagéo da Universidade de Sao Paulo

Coordenagdo editorial: Juliana Michelli S. Oliveira, Rogério de Almeida

e David Sierra G.

Capa e projeto grdfico: Carol Ohashi

Editoracdo: Carol Ohashi e Juliana Michelli S. Oliveira

Tradugdo dos artigos em francés: David Sierra G.; Juliana Michelli S. Oliveira, Luisa Assungdo
Pesché, Luis Matos, Luiz Coppi e Rogério de Almeida

A revisdo dos textos originais é de responsabilidade dos autores.
Sempre que possivel, buscamos manter as versdes originais ao lado das versdes traduzidas.

@@@ Esta obra é de acesso aberto. E permitida a reproducdo parcial
@ ou total desta obra, desde que citada a fonte e autoria e respeitando

a Licenca Creative Common indicada.

Catalogagdo na Publicagdo
Biblioteca Celso de Rui Beisiegel
Faculdade de Educacdo da Universidade de Sdo Paulo

131 Imagindrios tecnocientificos. v. 2. / Juliana Michelli S. Oliveira, Rogério de Almeida
e David Sierra G. (Organizadores). Séo Paulo: FEUSP, 2020.
297 p.

Vdrios autores
ISBN: 978-65-87047-09-6 (E-book)
DOI: 10.11606/9786587047096

1. Imagindrio. 2. Ciéncias. 3. Tecnologia. 4. Filosofia. 5. Educagdo. 6. Filosofia
da educagdo. I. Oliveira, Juliana Michelli S. (org.). Il. Almeida, Rogério de (org.).
Il Sierra G., David (org.). IV. Titulo.

CDD 22°ed. 37.01

Ficha elaborada por: José Aguinaldo da Silva CRB8°: 7532

Universidade de Sao Paulo
Reitor: Prof. Dr. Vahan Agopyan
Vice-Reitor: Prof. Dr. Antonio Carlos Hernandes

Faculdade de Educacéo
Diretor: Prof. Dr. Marcos Garcia Neira
Vice-Diretor: Prof. Dr. Vinicio de Macedo Santos
Direitos desta edicdo reservados & FEUSP
Avenida da Universidade, 308
Cidade Universitaria — Butantd
05508-040 - Sao Paulo - Brasil
(11) 3091-2360
E-mail: spdfe@usp.br
http://www4.fe.usp.br/

Imagindrios tecnocientificos Il



Sumario

17

35
47

59

89

112

137

162

181

199

Introducéo
Dialogos entre imagindrio, ciéncia e técnica
Juliana Michelli S. Oliveira, Rogério de Almeida e David Sierra G.

Tecnologia como ciéncia humana:
obstdculos epistemolégicos e horizontes
Artur Rozestraten

Peut-on considérer la scénographie comme un art?
Luc Boucris

¢Puede la escenografia ser considerada un arte?
Luc Boucris | Traduccién de David Sierra G.

O contributo de Gilbert Durand ao imagindrio da ciéncia: em torno dos

Coléquios de Cérdova (1979), Washington (1984) e Veneza (1986)
Alberto Filipe Aradjo e Joaquim Machado de Aradjo

A teoria dos universais no século 21
Corin Braga | Tradugdo de Luisa Assungdo Pesché

La logique qui sous-tend I’explication de la cognition au XVIII* siécle:
une analyse historico-génétique du sujet transcendantal kantien

David Sierra G.

La légica subyacente a la explicacién de la cognicién en el siglo XVIII:
un andlisis histérico-genético del sujeto trascendental kantiano

David Sierra G.

Imaginario y experiencia de pensamiento:
lo narrativo y la intuicién entre la ciencia y la literatura
Florent Gaudez| Traduccién de David Sierra G.

Estructura constitutiva y estructura significativa

de la experiencia ficcional: el sentido lidico de una forma
imaginaria e inofensiva de aprehender el mundo

Pablo Salvador Venegas De Luca

A estranheza de Flusser
Marcos N. Beccari

Imagindrios tecnocientificos Il



222

244

267

290

292

294

O imagindrio da imortalidade na era tecnolégica: em torno de Borges,
Machado e Houellebecq
Rogério de Almeida

O lugar ontolégico em San Junipero: tecnologia, mito e distopia
Valéria Cristina Pereira da Silva e Givaldo Ferreira Corcinio Junior

Tecnociencia trascendental: imaginarios diairéticos
en la ficcién mexicana contemporanea
Luis Alberto Pérez-Amezcua

Organizadores e colaboradores

Sobre o projeto grafico
Didlogos entre linguagens
Carol Ohashi

Sumadrio do volume 1

Imagindrios tecnocientificos Il



Ciéncia sem poética, inteligéncia pura sem
compreensdao simbdlica dos fins humanos,
conhecimento objetivo sem expressao do sujeito
humano, objeto sem felicidade apropriadora
é apenas alienacdo do homem.

Gaston Bachelard

Imagindrios tecnocientificos Il



Introducéo
Dialogos entre imagindrio, ciéncia e técnica

Juliana Michelli S. Oliveira’
Rogério de Almeida?
David Sierra G.3

" ou

“ ~ Luz é dgua”. “~ Agua? Vocé tem certeza do que diz?”. O romance La
loi du réveur (A lei do sonhador, 2020), de Daniel Pennac, inicia-se com uma
singular apropriacao de uma explicacao cientifica sobre a producao da energia
elétrica. O professor supostamente teria dito para um estudante que, na mon-
tanha, a luz € a agua dos rios aprisionada em barragens. A partir disso, os ra-
ciocinios sobre as conversdes de energia nas usinas hidrelétricas cederam
espaco na mente do jovem a uma maxima poética, retomada em diversas pas-
sagens do livro: “So podiamos ver esse liquido se espalhando sem nada ilumi-
nar ao seu redor. Essa luz nao irradiava mais. Ela s¢ iluminava a si mesma.
Nao era mais luz, era uma espécie de mel opaco que se derramava na noite,
agora um verdadeiro lago, alargando-se na escuridao total” (Pennac, 2020,
p-19). Ao transfigurar as propriedades da matéria — e suas transformacdes —
segundo leis da imaginacao, Pennac nao apenas nos recorda dos entraves que
a ciéncia enfrenta para proteger suas teorias das dindmicas do imagindario hu-
mano, ou dos obstdculos epistemoldgicos que podem dificultar seus avancos,
mas também nos revela as potencialidades da imaginacgdo para a ampliacao
dos horizontes de conhecimento e para a renovacao da prdpria ciéncia.

1 Professora do Centro de Estudos Latino-Americanos sobre Cultura e Comunicacdo da Esco-
la de Comunicagdes e Artes da Universidade de Séo Paulo (ECA-USP).

Professor Associado da Faculdade de Educagdo da Universidade de SGo Paulo (FEUSP).
3 Professor Especial da Escola Superior de Administragdo Pdblica (ESAP), Colémbia.

Imagindrios tecnocientificos Il



De fato, o espaco que a imaginacao pode ocupar na ciéncia — e nas
técnicas — sempre foi objeto de fervorosos debates. De maneira sintética,
Gilbert Durand, tedrico do imagindrio, propoe que o pensamento das socie-
dades ocidentais foi cindido em duas partes, uma que segue o desenvolvi-
mento cientifico desde ao menos o século XV, detém progressiva ampliacao
no século XIX e se estende até os nossos dias, com tendéncia fortemente
iconoclasta e racionalista; e outra que corresponde as imagens, associadas
ao irracional. Essa divisao foi acentuada pelo cartesianismo, sobretudo com
as apropriacoes posteriores.

No entanto, Durand reconhece transformacoes dessa tendéncia no sécu-
lo XIX, com a ressurgéncia de imagens e mitos progressistas em concepcoes
que queriam se afastar dessas manifestacoes do imagindrio: “Eis o paradoxo:
Auguste Comte, e antes dele Saint-Simon em La religion industrielle, quer des-
truir o obscurantismo do mito, mas por aquilo que é um outro mito ou um
contramito”. Essa reviravolta, segundo o autor, ocorreu por diferentes motivos,
entre eles, saturacao de certas visées de mundo, alternancias geracionais, esbo-
roamento da epistemologia cldssica, afundamento do racionalismo cldssico, de-
senvolvimento da antropologia cultural e, com ela, uma “abertura da ciéncia do
homem” a outros fendmenos, reconhecimento do poder das imagens e da rea-
lidade dos simbolos sobre comportamentos sociais, entre outras razoes.

Agora, passados mais de sessenta anos de pesquisas no campo do ima-
gindrio — as quais tém demonstrado que sob as abstracdes cientificas (tanto
nas ciéncias humanas como nas ciéncias bioldgicas e nas ciéncias exatas) per-
sistem imagens fundantes que guiam a aplicacdo e o alcance dos conceitos — 0s
didlogos entre imagindrio, ciéncia e técnica ocupam o espago dos antigos
conflitos. Com efeito, tais didlogos nao pretendem invalidar os procedimentos
cientificos ou a engenhosidade de seus feitos, mas reafirmam seu cardter pro-
visdrio, falivel e falsedvel, sua abertura para reformulagoes, neles reconhecen-
do a presenca do imagindrio, esfera comum a todas as formas simbdlicas®
produzidas pela espécie humana.

4 Gilbert Durand, Mito, simbolo e mitodologia, Lisboa, Editorial Presenca, 1982, p. 50-52.
Ibidem, p. 20.

6 Ernst Cassirer, A filosofia das formas simbdlicas, Primeira parte: a linguagem, Séo Paulo,
Martins Fontes, 2001.

(6]

Imagindrios tecnocientificos Il



A presente publicacao se originou dessa constatacdo: os raciocinios
com 0s quais a ciéncia constitui o real sdo sustentados por imagindrios, em-
bora a ciéncia tenha privilegiado o conhecimento empirico, os conceitos e a
matemadtica, e buscado se afastar das imagens, fantasias, devaneios e sonhos
tidos, muitas vezes, como fontes de desordem e ruido para seus empreendi-
mentos pragmaticos e preditivos. Assim, em linhas gerais, nosso projeto teve
como interesse o estudo dessas imagens que sustentam os modelos cientifi-
cos, a identificacdo da maneira como se organizam e quais légicas lhes sao
subjacentes — projeto que encontra em Gaston Bachelard, fildsofo, fisico e
quimico francés, um de seus pioneiros.

Sabendo que os modelos cientificos guardam estreitas relacées com o
conjunto de técnicas (tecnologias) que deles deriva ao mesmo tempo que os
instrui, a obra Imagindrios tecnocientificos se propoe a investigar as imagens
que as ciéncias e as técnicas, em sentido amplo, atribuem aos seus objetos de
conhecimento. E interesse da obra compreender de que maneira essas ima-
gens se organizam e qual vinculo estabelecem com as atividades do pensa-
mento, reconhecer quais peculiaridades dessas imagens as aproximam ou as
distanciam da iconosfera proveniente de outras dreas do saber, como a lite-
ratura e as artes, examinar os métodos utilizados para estuda-las, discutir
se essas imagens se sustentam sobre verdadeiros mitos e se sdo capazes de
trazer a luz novas narrativas. Cabe-nos questionar quais imagindrios se de-
lineiam no campo das ciéncias e das técnicas tanto no passado como na
atualidade. A respeito do passado, nos interessa indagar em que medida os
imagindrios na histdria das ciéncias e das técnicas ampliaram horizontes de
conhecimento ou se converteram em obstdculos epistemoldgicos. Em relacao
ao presente, nos interessa saber o que os estudos do imagindrio podem nos
dizer a respeito das novas tecnologias informacionais, inteligéncias artificiais,
uso de algoritmos e a presenca cada vez mais macica de maquinas cognitivas
nas ciéncias, para fornecer alguns exemplos.

Buscando elementos de resposta para essas espinhosas questoes, lan-
camos um convite para pesquisadores e professores de diferentes localida-
des, filiacOes tedricas e dreas de conhecimento, com intuito de construir uma
reflexdo multidisciplinar sobre os imagindrios cientificos, técnicos e, por con-
seguinte, tecnoldgicos. Como resultado, o leitor tem em maos reflexdes pro-
venientes do Brasil (Sao Paulo, Parand, Rio de Janeiro e Goids), da Franca
(Paris, Lyon, Franche-Comté, Grenoble e Saint—Etienne), de Portugal (Braga

Imagindrios tecnocientificos Il

10



e Porto), da Colombia (Bogotd), do México (Guadalajara) e da Roménia (Cluj
e Craiova), e de diferentes campos do saber: fisica, engenharia, literatura,
educacao, filosofia, sociologia, histdria, design, arquitetura e teatro. De ma-
neira a ampliar o acesso ao publico leitor, os textos em lingua francesa foram
traduzidos para o portugués ou para o espanhol, com disponibilizacao do
original para consulta sempre que possivel.

A frutuosa adesdo ao nosso projeto gerou um denso e amplo material
composto por 22 capitulos, distribuidos em dois volumes, nos quais se dis-
poem: onze textos originais em francés acompanhados de suas respectivas
traducdes, nove textos produzidos originalmente em portugués ou espanhol,
e duas autorizacoes para publicacdo de traducoes de textos em francés. Orga-
nizamos esse complexo mosaico de reflexdes em dois grandes circuitos inter-
comunicantes, que mantém entre si paralelismos estruturais e temadticos e
estao refletidos nas formas que compdem o projeto grafico do livro. Com isso,
buscamos estimular didlogos entre forma e contetido, entre textos e imagens,
inspirados nas discussdes que compdem a publicacdo.

Iniciamos o primeiro circuito (volume 1) com o texto “L'imagination vi-
suelle dans l'invention scientifique: schemes, images de pensée, diagrammes”
(“A imaginacdo visual na invencao cientifica: schémes, imagens de pensamento,
diagramas”), de Laurence Dahan-Gaida, no qual se evidenciam as potencialida-
des heuristicas das imagens no processo cientifico, sejam elas imagens mentais
(imagens do pensamento, schémes) ou imagens materiais (diagramas).

Em relacao aos imagindrios dos conceitos e nog¢oes, o texto “Les imagi-
naires du milieu” (“Os imagindrios do meio”), de Isabelle Krzywkowski, traz
um estudo sobre o termo “meio” (milieu), cujos diferentes usos, em diversas
areas do conhecimento (sociologia, biologia, comunica¢ao), indicam as trans-
formagoes por ele sofridas conforme apropriacoes filosdficas e politicas dis-
tintas, bem como os imagindrios contraditdrios que o sustentam.

Ainda na discussao sobre conceitos cientificos, o texto “Quelles images
pour sortir de lespace et du temps?” (“Quais imagens para sair do espaco e do
tempo?”), de Bernard Guy, trata da trilogia espaco/tempo/movimento, com
uma proposicdo original de que o movimento precede o espacgo e o tempo.
Com isso abre caminho para novas narrativas, tanto no dominio das ciéncias
fisicas como nas ciéncias humanas e sociais.

Imagindrios tecnocientificos Il

11



No texto “Imaginaires des techniques: liberté et contraintes symboliques
a partir de Gilbert Durand” (“Imagindrios das técnicas: liberdade e restricoes
simbdlicas a partir de Gilbert Durand), de Jean-Jacques Wunenburger, sao dis-
cutidas possibilidades de modeliza¢oes dos imagindrios das tecnologias por
meio de orientacdes programaticas extraidas das escolas francesas bachelardia-
na e durandiana, tais como a nocado de bacia semantica das técnicas e os estudos
imagéticos sobre materiais, formas, fun¢oes e usos dos artefatos tecnoldgicos.

De maneira a aprofundar o estudo de um dos icones do imagindrio tec-
nocientifico contemporaneo, o capitulo “L'imaginaire techno-industriel de
I'Occident” (“O imagindrio tecnoindustrial do Ocidente”), de Pierre Musso,
propoe uma genealogia do imagindrio industrial ocidental, desde o século
XIII, passando pelos mitos fundadores da industrializacao do século XIX (tec-
nomitos), até as industrias do imagindrio (industrialismo, hollywoodismo, si-
licionismo). Discute a desintegracdo do mito do progresso e poe em questao as
consequéncias ambientais e planetdrias por ele trazidas.

Em continuidade as discussoes sobre o imagindrio dos artefatos tecno-
cientificos, o texto “Antropologia do imagindrio das maquinas: contribui-
cOes tedricas ao estudo de imagens e vinculos entre humanos e artefatos”, de
Juliana Michelli S. Oliveira, apresenta defini¢oes e usos da no¢ao de maquina
em diferentes dreas do conhecimento, propoe uma organizacao das figuracoes
assumidas pelos artefatos maquinicos e, por meio de um estudo de caso, exa-
mina as imagens de maquinas na obra de Edgar Morin, sugerindo a persis-
téncia de motivos imagéticos arcaicos em maquinas na contemporaneidade.

Outra contribuicao metodoldgica direcionada ao estudo dos imagina-
rios encontra-se no texto “Une cartographie des imaginaires pour faire émer-

”

ger des éléments de culture technique” (“Uma cartografia dos imagindrios
para a emersao dos elementos da cultura técnica”), de Marianne Chouteau e
Céline Nguyen. Com base nos trabalhos desenvolvidos no Instituto Nacio-
nal de Ciéncias Aplicadas de Lyon (INSA), as autoras descrevem métodos
(cartografias, modelizacdes de imagindrios), que auxiliam os engenheiros a
problematizarem suas producoes técnicas do ponto de vista social, politico,

cultural, simbdlico, ecoldgico e de inovagao.

O artigo “Le vol des valeurs” (“El vuelo de valores”), de Sophie Poirot-
Delpech, escrito em colaboracao com Cécile Decousu, é produto de uma

Imagindrios tecnocientificos Il

12



investigacdo original em que as autoras examinaram em profundidade os ima-
gindrios de liberdade que acompanharam a estruturacao da pratica e os valo-
res que caracterizam o movimento de voo ultraleve na Franca.

A transposi¢ao do modelo maquinico a compreensao do humano € dis-
cutida no texto de Daniel B. Portugal: “Imaginando o humano a partir da mdqui-
na: entre a ontologia, a epistemologia e a ética”. Depois de fornecer elementos
sobre a génese da metdfora do homem como mdquina, o autor realiza um estudo
comparativo entre as perspectivas de La Mettrie em L'Homme Machine (O homem-
-mdquina) e de Steven Pinker em How the Mind works (Como a mente funciona).

Também interessado nas discussoes sobre o papel das inovacdes tecno-
cientificas na compreensao do homem, o ensaio “De la mytho-poétique de
l'androgyne a I'utopie/dystopie du cyborg” (“Da mitopoética do andrdgino a
utopia/distopia do ciborgue”), de lonel Buse, contrapde uma visao (hiper)com-
plexa do ser humano, com base no pensamento do filésofo Edgar Morin, as
propostas cientificas utdpicas/distopicas do ciborgue, formadas por cientistas
e idedlogos do progresso biotecnoldgico.

De maneira a arrematar as discussoes sobre o imagindrio industrial, os
imagindrios dos artefatos tecnoldgicos, os imagindrios da cultura técnica e
seus desdobramentos para a concepc¢dao do humano, um novo ciclo critico se
inicia com o texto de Claude Fintz: “Pour une critique du marché postmo-
derne des technologies: de lenchantement au maléfice” (“Por uma critica do
mercado pds-moderno das tecnologias: do encantamento ao maleficio”). No
capitulo, o autor discute as articulacdes entre imagindrio, inovacdes tecnoldgi-
cas e mercado, coloca em questao a suposta neutralidade das tecnologias, evi-
denciando seu cardter politico.

Dando seguimento a aposta critica delineada no final do volume 1, a
abertura do segundo circuito de reflexdes no volume 2 coube ao texto “Tec-
nologia como ciéncia humana: obstdculos epistemologicos e horizontes”, de
Artur Rozestraten. Nele, a partir da nocao de obstdculo espitemoldgico, de
Gaston Bachelard, o autor organiza consideragoes e interrogacoes que podem
servir como condutoras para a ressignificacdao da Tecnologia no seio das
Ciéncias, permitindo a construcao de novas articulacoes entre os saberes,
com base nas ideias do engenheiro, botanico, antropdlogo e linguista francés
André-Georges Haudricourt.

Imagindrios tecnocientificos Il

13



Seguindo as reflexdes sobre as fronteiras entre as dreas do saber, ele-
mentos de resposta para algumas das indagacdes propostas no capitulo
anterior sdo fornecidos por Luc Boucris. No texto “Peut-on considérer la
scénographie comme un art?” (“;Puede la escenografia ser considerada un
arte?”), o autor discute sobre o aspecto artistico do fazer técnico e a infiltra-
cdo da técnica do campo da criacao a partir de dispositivos cénicos.

Ainda na linha das propostas, reflexdes e interrogacoes sobre a religa-
cao dos saberes, o texto “O contributo de Gilbert Durand ao imagindrio da
ciéncia: em torno dos Coldquios de Cordova (1979), Washington (1984) e Ve-
neza (1986), de Alberto Filipe Aratjo e Joaquim Machado de Araujo, trata do
aporte teorico fornecido por Gilbert Durand na ocasido de trés eventos, nos
quais reforca a importancia de integrar o dominio do conceito e da imagem,
rejeitar os dualismos (sujeito/objeto, espirito/matéria, alma/corpo) na criacdo
de uma “ciéncia com consciéncia”. O capitulo também discute as fontes imagi-
ndrias do pesquisador na orientacdo da pesquisa cientifica.

Na esteira das reflexdes sobre os fundamentos do imagindrio, o texto
“A teoria dos universais do século 21", de Corin Braga, traz uma contribuicao
para a discussao sobre a presenca de esquemas inatos da psique. Para isso, o
autor propde um estudo dos conceitos de esquema, paradigma e arquétipo na
atualidade, a partir de uma perspectiva comparativa com base na psicologia
evolutiva, neurociéncias e cognitivismo.

Sobre as atividades de pensamento e as ldgicas subjacentes as imagens,
tem-se o texto de David Sierra G.: “La logique qui sous-tend l'explication de
la cognition au XVIII® siecle: une analyse historico-génétique du sujet trans-
cendantal kantien” (“La ldgica subyacente a la explicacidn de la cognicién en
el siglo XVIII: un analisis histdrico-genético del sujeto trascendental kantia-
no”). No capitulo, o autor apresenta, a partir de uma perspectiva histdrico-
-genética, que a forma como Immanuel Kant entendeu no século XVIII o
fendmeno da construtividade na ciéncia e na arte respondia a uma imagem
da natureza entendida como sujeito da acao, e que, por sua vez, essa imagem
respondia ao estado de conhecimento sobre os fendmenos naturais e huma-
nos em sua sociedade.

Em conexao com as reflexdes sobre as atividades de pensamento e abrin-
do um ciclo de discussoes sobre o cardter ficcional das produ¢des humanas, no

Imagindrios tecnocientificos Il

14



texto “Imaginario y experiencia de pensamiento: lo narrativo y la intuicién
entre la ciencia y la literatura”, Florent Gaudez tenciona comparar a fic¢ao
literdria com a narrativa cientifica, propondo uma experiéncia de pensa-
mento em que os sentidos tradicionalmente atribuidos a elas se invertem: a
intencdo do autor é considerar a ciéncia como fic¢do e a literatura como
forma de conhecimento.

Com base em uma compreensao socioldgica, fenomenoldgica e cons-
trutivista da experiéncia da ficcao, Pablo Salvador Venegas De Luca propoe o
texto “Estructura constitutiva y estructura significativa de la experiencia fic-
cional: el sentido ludico de una forma imaginaria e inofensiva de aprehender
el mundo”, articulando uma interpretacao do sentido que os sujeitos-atores
conferem a experiéncia ficcional.

O texto “A estranheza de Flusser”, de Marcos N. Beccari, nos indica as
potencialidades da filosofia de Vilém Flusser para a compreensao da ciéncia,
de maneira a enfatizar seu cardter ficcional. Ampara suas discussoes na obra
do fildsofo tcheco, propde articulacdes com a filosofia de Bruno Latour e nos
revela a estranheza como horizonte ficcional de conhecimento.

Em continuidade as reflexdes sobre o horizonte ficcional da ciéncia e da
literatura, no texto “O imagindrio da imortalidade na era tecnolégica: em torno
de Borges, Machado e Houellebecq”, Rogério de Almeida se propoe a investi-
gar as renovacgdes do imagindrio da imortalidade por conta dos avangos nas
areas de genética, neurociéncia e inteligéncia artificial. Para isso, organiza suas
discussoes com base nas obras dos escritores Jorge Luis Borges, Machado de
Assis e Michel Houellebecq.

Ainda sobre o imagindrio da imortalidade, o texto “O lugar ontologico
em San Junipero: tecnologia, mito e distopia’, de Valéria Cristina Pereira da
Silva e Givaldo Ferreira Corcinio Junior, traz uma reflexdao sobre a cidade
ficcional que figura em um dos episddios da série Black Mirror. Os autores
discutem o imagindrio que constitui esse “paraiso virtual e distdpico”, for-
mado do upload da consciéncia de seus habitantes, contrapondo-o as ima-
gens miticas do paraiso grego e cristao.

Finalizamos o circuito do volume 2 e as reflexdes sobre as relagcdes
entre ciéncia e fic¢do com o texto “Tecnociencia trascendental: imaginarios

Imagindrios tecnocientificos Il

15



diairéticos en la ficcion mexicana contemporanea”, de Luis Alberto Pérez-
Amezcua. No capitulo, o autor investiga o imagindrio tecnocientifico e a
simbolica diairética expressos nas obras graficas Operacion Bolivar e Kerubim
y otros cuentos, do autor mexicano Edgar Clement.

Se é verdade que “os cientistas sdo grandes leitores de romances [...]
os unicos a levar a sério a incerteza da realidade e a forma de uma narrativa’?,
como propunha o escritor argentino Ricardo Piglia, cabe ao leitor decidir.
Também ao leitor deixaremos a tarefa de avaliar os limites e as potencialida-
des dos didlogos e transitos imagéticos, conceituais e metodoldgicos entre
imagindrio, ciéncia e técnica (tecnologias), bem como de projetar quais serao
os efeitos das luzes por eles trazidos — ou “inundacoes de luz”, parafraseando
Pennac - na constru¢ao do conhecimento e da humanidade.

Agradecimentos

Este livro foi produzido a muitas maos, por isso gostariamos de expres-
sar nosso reconhecimento e gratidao a todos os profissionais que participaram
desse projeto. Além dos organizadores e autores, esta obra se concretizou por
meio do trabalho colaborativo e criativo da artista e designer Carol Ohashi, e
pelo trabalho dos tradutores e pesquisadores Luisa Assuncao Pesché, Luis
Matos e Luiz Coppi, que aceitaram o desafio de tornar a obra acessivel a um
publico mais amplo. Convidamos o leitor a conhecer a trajetdria desses profis-
sionais na se¢ao “Organizadores e colaboradores’.

7 No trecho, o autor relembra que a particula elementar da matéria foi designada de quark em
homenagem ao romance Finnegans Wake de James Joyce. In Ricardo Piglia, La ville absente,
Paris, Zulma, 2009, p. 166.

Imagindrios tecnocientificos Il

16



Tecnologia como ciéncia
humana: obstaculos
epistemologicos e horizontes

Artur Rozestraten'!

1 Arquiteto e urbanista (FAUUSP, 1996), livre-docente na drea
de representacdo do projefo de arquitetura na Faculdade
de Arquitetura e Urbanismo da Universidade de Sdo Paulo
(FAUUSP, 2017). Foi Bolsista com Pesquisa no Exterior, BPE/
FAPESP (18/10567-1) junto ao Centre Max Weber — Labo-
ratoire de Sociologie Généraliste, Université Jean Monnet,
Université Lyon 2 em Lyon-Saint-Etienne (2019-2020). Coor-
denador do Grupo de Pesquisa CNPq (RITe) associado ao
Centre des Recherches Internationales sur I'lmaginaire (CRI2i),
autor de Representacdes: Imagindrio e Tecnologia publica-
do pela Annablume com apoio da FAPESP em 2019. E-mail:
artur.rozestraten@usp. br.

Artur Rozestraten

Tecnologia como ciéncia humana: obstéculos epistemoldgicos e horizontes

Imagindrios tecnocientificos Il

17



Propésito

André-Georges Haudricourt (1911-1996) interessou-se desde a infancia
pela relacao da humanidade com a natureza, pela vida no campo, pelo trabalho
na terra e pela botanica (Thomas; Bouquiaux, 2011). Tais interesses o conduzi-
ram ao estudo sistemdtico da Agronomia - formou-se engenheiro agronomo
em 1932 —, mas, principalmente, foram as raizes de uma ampla gama de conhe-
cimentos que se desenvolveram e se coadunaram ao longo de uma trajetoria
singular como cientista autodidata dedicado, exigente, curioso e imaginativo.
Valendo-se de uma apropriacao particular da Antropologia de Marcel Mauss e
da Nova Histdria de Marc Bloch, Haudricourt articulou campos de conheci-
mento muito variados, indo da fitogenética a linguistica comparada, da etno-
botanica a teoria do conhecimento, da historia da técnica a fonologia (Rivierre,
1996). Em sua singularidade foi capaz de conjugar racionalidade, concretude e
devaneio em um modo de construir problemas e conhecimento que ele pro-
prio poderia designar como surrealismo cientifico.

Em meio a tantos assuntos distintos, a Tecnologia sempre esteve no
centro de seus interesses e de sua trajetoria transdisciplinar. Suas investi-
gacoes sobre o tema conduziram a publicacdo de uma obra referencial em
1955 intitulada L'Homme et la charrue a travers le monde (O homem e o arado
ao redor do mundo) em parceria com Mariel Jean-Brunhes Delamarre, pu-
blicacdo que contou ainda com prefdcio de Pierre Deffontaines — gedgrafo
francés que iniciou a cdtedra de geografia na Universidade de Sdo Paulo em
1934 — e de André Leroi-Gourhan, paleoantropologo dedicado ao estudo das
técnicas e da tecnologia.

A Maison des Sciences de 'Homme (MSH) de Paris publicou em 1988 uma
reunido de textos redigidos por Haudricourt entre os anos 1936 e 1978, prefa-
ciada pelo agronomo e historiador Francois Sigaud, sob o titulo La Technologie,
science humaine — Recherches d’histoire et dethnologie des techniques (A Tecnologia,
ciéncia humana — Pesquisas de histdria e etnologia das técnicas) que viria a ser a
principal expressdo de seu pensamento critico-propositivo. O titulo dessa cole-
tanea retoma justamente o texto que estd em foco aqui. Lamentavelmente, ne-
nhuma dessas obras possui ainda uma traducao para o portugués, o que delineia

Artur Rozestraten

Tecnologia como ciéncia humana: obstéculos epistemoldgicos e horizontes

Imagindrios tecnocientificos Il

18



um projeto editorial por fazer. A tinica obra de Haudricourt traduzida para o
portugués por Carlos Emanuel Sautchuk e Guilherme Moura Fagundes € “Do-
mesticacdo de animais, cultivo de plantas e tratamento do outro”, publicada em
2013, na Série Traducao, por iniciativa do Departamento de Antropologia da
Universidade de Brasilia com o apoio do Decanato de Extensao da UNB.

Ha ainda que se mencionar nesse hiato, o artigo de Fabiano Campelo Be-
chelany (2012) que resenha em portugués o livro pdstumo de Haudricourt Des
gestes aux techniques: Essai sur les techniques dans les sociétés pré-machinistes (Dos
gestos ds técnicas: ensaio sobre as técnicas nas sociedades pré-maquinistas).

Considerando o cardter transdisciplinar da obra de Haudricourt, a lacu-
na editorial apontada e o papel incontorndvel da Tecnologia nos imagindrios
contemporaneos € preciso “lé-lo, relé-lo e relé-lo mais uma vez”, como bem
sugeriu Sigaut (1987, p.32).

As consideragdes que seguem irdo se valer da nocao de obstdculo epis-
temoldgico formulada por Gaston Bachelard em sua Formagdo do Espirito Cien-
tifico (1996) para organizar essa aproximacao critico-reflexiva.

Como se sabe, a construcdo de conhecimentos cientificos se da por
oposic¢do, por questionamento e destruicao de conhecimentos anteriores. De
modo que o conhecimento consolidado sempre se posta como um obstaculo a
construcdo continua de conhecimentos. Além disso, a ciéncia frequentemente
se opoe a opinido. Bachelard ainda enfatiza que se, eventualmente, a ciéncia
legitima a opinido, o faz por razdes bem distintas daquelas que fundamenta-
ram tal opiniao (Bachelard, 1996, p.17). Logo, a opinido é também um obstacu-
lo a se enfrentar. Além disso, o espirito cientifico verdadeiro demanda uma
formulacio ininterrupta de problemas. E preciso haver sempre uma questio
motriz, uma problematizacdo, sem a qual ndo ha construgio de conhecimento
possivel. A suposicao de uma auséncia de problemas e a incapacidade de for-
mular questdes, interrogacdes, duvidas sobre uma condi¢do tida como conso-
lidada é outro obstdculo a se enfrentar. Muito embora, na obra bachelardiana,
o alcance dessa nocao de obstdculo epistemologico seja bem mais abrangente,
com uma conceituacao mais completa e aprofundada, essas colocagoes preli-
minares sao suficientes para a abordagem pretendida neste artigo.

Artur Rozestraten

Tecnologia como ciéncia humana: obstéculos epistemoldgicos e horizontes

Imagindrios tecnocientificos Il

19



Primeiro obstaculo

De inicio, cabe salientar que o titulo do texto de Haudricourt aqui em
pauta caracteriza a Tecnologia como Ciéncia. Essa afirmacao, por si so, ja em-
preende uma revisao critica incisiva da diferenciagdo cldssica e imprecisa en-
tre Tecnologia e Ciéncia.

No senso comum, a Tecnologia seria, no maximo, uma aplicacao prdtica
de conhecimentos cientificos na producio, na industria, na medicina, na cons-
trucdo civil, nas engenharias, na arquitetura, no urbanismo, no design, em
ultima instancia em todos os aspectos da vida humana, mas nao seria uma
ciéncia propriamente. A adjetivacao “aplicada” que parece ser um incremento
qualificativo, promove, ao contrdrio, uma desqualificacdo e uma reducao de
um conjunto de conhecimentos cientificos a uma interacdo meramente prag-
madtica e utilitdria, o que estd muito aquém do escopo de uma logia sobre as
técnicas, de uma ciéncia especifica, que possui ainda uma abordagem critico-
-filosdfica também especifica.

Tal caracterizacdo estreita, simultaneamente, define o que seria a pro-
pria identidade da Tecnologia enquanto se constitui no primeiro obstdculo
epistemoldgico a ser enfrentado para sua compreensao como ciéncia humana.

Qual ciéncia ndo é, em ultima instancia, aplicdvel?

Além disso, qual ciéncia atribui um outro nome — além do seu logos — as
suas aplicacdes?

A geologia aplicada, por exemplo, €, antes de tudo, geologia.
Vale o mesmo para a matemadtica, e assim por diante.
Nesse mesmo sentido, ndo seria inadequado falar em Tecnologia aplicada.

O enfoque aplicado, alids, nao seria mais propriamente o escopo das
engenharias?

Engenharia agrondmica, engenharia naval, engenharia aerondutica, en-
genharia mecatrdnica etc.

Artur Rozestraten

Tecnologia como ciéncia humana: obstéculos epistemoldgicos e horizontes

Imagindrios tecnocientificos Il

20



As engenharias sdo justamente dreas de aplicacOes de conhecimentos
cientificos ao estudo e a proposicao de projetos.

Reiterando: o que se supode ser o escopo da Tecnologia € mais propria-
mente o escopo histérico das engenharias. Ao menos desde a Escola de Sagres,
no século XV ou, mais recentemente, das Escolas Nacionais da Marinha Mer-
cante francesa a partir da segunda metade do século XVII.

Na perspectiva de Haudricourt, a Tecnologia seria uma das ciéncias
das matrizes, uma das fontes das aplicacdes que convergem para as engenha-
rias, nas mesmas condicdes da fisica, da quimica, da economia, ou melhor,
das ciéncias econdmicas.

Em outras palavras, o ajuste da nogao de ciéncia aplicada na linguagem
cotidiana demandaria substituirmos Tecnologia por Engenharia.

Essa substituicdo € especialmente desestabilizadora e provocativa no
ambito da Arquitetura e do Urbanismo no Brasil, por conta do vinculo histd-
rico de origem da maioria das primeiras faculdades com Escolas Politécnicas.
Tal vinculo e, principalmente, tal ruptura deveria ter sido suficiente para o
amadurecimento de uma perspectiva critica, ao longo das ultimas sete déca-
das, a0 menos, quanto a natureza, as poténcias e as limitacoes dos conheci-
mentos aplicados em detrimento do escopo de uma Ciéncia.

Para ajudar nessa revisao, vale refletir: a Histdria, no ambito da Arqui-
tetura e do Urbanismo entre nds, renuncia a ser uma Ciéncia para ser conhe-
cimento cientifico aplicado?

Definitivamente nao.

Para além dessa interacdo especifica e problemadtica, em um sentido
geral, mais abrangente, o cdmbio de termos entre Tecnologia e Engenharia,
talvez resultasse em um uso mais apropriado do termo Técnica, como vere-
mos mais adiante.

Na pratica teriamos entdo, ao invés de industria de alta tecnologia, in-
dustria de alta engenharia. Ao invés de tecnologia 5G, engenharia 5G. Ao
invés de tecnologia de manufatura, tecnologia de infraestrutura ou tecnologia

Artur Rozestraten

Tecnologia como ciéncia humana: obstéculos epistemoldgicos e horizontes

Imagindrios tecnocientificos Il

21



embarcada: engenharia de manufatura, engenharia de infraestrutura e enge-
nharia embarcada.

E possivel que alguém argumentasse que essa substituicdo produz uma
reducdo no escopo das engenharias, provavelmente porque enfatiza demasia-
damente a prdtica e minimiza a teoria.

Tal suposi¢do sé reforcaria a hipdtese de que hd mesmo uma redugao no
escopo da Tecnologia.

No mais, alguém eventualmente confunde Engenharia com Técnica?
Quais seriam os exemplos do uso inadequado do termo Engenharia como Téc-
nica ou vice-versa? Alguém diz, Técnica civil ou Técnica mecatrdnica, ao invés
de Engenharia?

A confusdo entre Técnica e Tecnologia, entretanto, estd naturalizada € ro-
tineira e dificil de enfrentar em razao de seu enraizamento no senso comum.
Esforcos nesse sentido demandam o tipo de desconstru¢ao/reconstrucao epis-
temoldgica a qual se dedicou Haudricourt. Essa questao constitui o segundo
obstdculo epistemoldgico que serd analisado no proximo item deste texto.

Cabe entao refletir sobre quais sao as perdas decorrentes da alienaciao
de tudo o que ndo é “aplicado” na ciéncia das Técnicas.

O que, na Tecnologia, esta para além da conveniéncia da pura aplicabilidade?

Justamente aquilo que a Tecnologia tem em comum com as demais cién-
cias humanas.

Em suma, a conjugacdo de multiplas perspectivas complementares, fun-
damentalmente filosdfico-histdrico-antropoldgicas, que convergem para um
enfoque simbdlico-politico-critico que pode — dentre outras possibilidades —
direcionar-se para o campo projetual, como é o caso do urbanismo.

Essa seria, com toda a propriedade, alids, a Tecnologia aplicada.

Conclui-se entdo, paradoxalmente, que a caracterizacdo da Tecnologia
como ciéncia aplicada dela remove justamente seu potencial aplicdvel, sua

Artur Rozestraten

Tecnologia como ciéncia humana: obstéculos epistemoldgicos e horizontes

Imagindrios tecnocientificos Il

22



resultante aplicada, sua aplicacdo, como potencial transformador de uma certa
realidade produtiva em outras realidades distintas, que correm o risco de se-
rem mais justas, mais éticas e mais humanas.

Segundo obstaculo

A confusao no ambito do imagindrio da Tecnologia € menor, fortuita e
supetrficial ou constituiria mesmo um dos esteios da moderna cultura indus-
trial nas sociedades de consumo?

Sob uma perspectiva conceitual, sem duvida, € uma deformacao, uma
alienacao, uma reducao. Contudo, para além disso, em uma mirada histdrico-an-
tropoldgica é uma faceta de um projeto cultural reducionista iniciado no século
XIX e que hoje se apresenta sob diversas formas de hegemonia. Em um mundo
globalizado, no qual impera o “neoliberalismo tentacular” avesso a criticas, inter-
-relacionam-se as hegemonias cognitiva, ideoldgica e politica (Saillant; Kilani;
Bideau, 2011). Tais hegemonias pautam, sobretudo, a limitacdo da analise siste-
madtica, da problematizacdo, da critica e da proposicao de alternativas a essa cul-
tura de produgdo/consumo que deveriam estar no cerne da Tecnologia.

Ha certamente uma conveniéncia na indistingao entre Tecnologia e Técnica.

Na medida em que se aplica indiscriminadamente a nomenclatura do
logos da técnica a todo o universo dos objetos e acoes técnicas, uma aparen-
te ultra presenca da Tecnologia torna ainda mais dificil perceber sua ausén-
cia e alienacao.

Como bem apontou Sigaut (1987) para uma parte consideravel da hu-
manidade pds-industrial, um crescente afastamento da experiéncia direta de
transformacao da natureza, de fato, apartou a vivéncia corporal, existencial e
poética da técnica. Alienadas, tais acOes transformadoras da natureza viriam a
constituir um imagindrio de “experiéncias” de alteridades — maquinas, robds,
inteligéncias artificiais — que, por sua vez, seriam capazes de restituir a potén-
cia da interacdo com a natureza na constituicao de suas prdprias subjetivida-
des simbdlicas desejantes, tema amplamente explorado na ficcdo cientifica. A
despossessao da natureza e, consequentemente, a despossessao das técnicas,

Artur Rozestraten

Tecnologia como ciéncia humana: obstéculos epistemoldgicos e horizontes

Imagindrios tecnocientificos Il

23



estariam evidenciadas justamente pelo uso contraditdrio do termo tecnologia
como um “superlativo pedante” de uma relacao empobrecida e estéril.

Em 1959, Haudricourt preocupava-se com o fato de que o desenvolvi-
mento industrial acelerado poderia se sobrepor a capacidade das Ciéncias Hu-
manas de estudarem suficientemente o homem antes que houvesse uma tal
uniformizacdo e homogeneizacao da complexidade e diversidade das ativida-
des humanas que viessem a inviabilizar sua observacao e estudo fora de um
comportamento absolutamente condicionado (Haudricourt, 1987a, p. 47).

Preocupacao que se mantém viva no contemporaneo, principalmente
junto aqueles que se dedicam ao estudo, compreensao e perpetuacdo de feno-
menos culturais vernaculares expostos a condi¢oes de rdpidas transformacoes
niveladoras que incidem sobre a disponibilidade de materiais, sobre a trans-
missdo dos saberes relativos aos fazeres entre geracoes, sobre as especifici-
dades corporais-pldstico-espaciais que caracterizam uma estética, sobre as
dimensodes simbdlicas que configuram imagindarios especificos, como é o caso,
por exemplo da arquitetura caicara e ribeirinha, respectivamente no litoral
sudeste e sul do Brasil e na regido amazonica. Caberia explorar, a partir dessa
preocupacao, as interacoes possiveis entre a no¢ao de uniformizacio de Hau-
dricourt e o conceito de sobrevivéncia elaborado por Edward Burnett Tylor
(1878). Tal conceito ampara o reconhecimento de uma perpetuacgao, de uma
sobrevida de técnicas remotas em um tempo presente, sob uma perspectiva de
longa duracdo (Braudel, 1992). Ainda que quase irreconheciveis, tais técnicas
perduram e presentificam uma pathosformeln (Aby Warburg apud Ginzburg,
1999), uma interacdo indissocidvel entre gesto, intencao pldstica e matéria,
profundamente enraizada nos fazeres e na memdria humana.

Para exemplificar o tipo de complexidade sob risco de uniformizacao e
perda, como linguista que era, Haudricourt sugere compararmos as posturas
de corpo, os gestos supostamente representados por uma palavra, um verbo
simples, que designaria, a principio, uma unica acao técnica, “portar”. O exem-
plo tem o propdsito de evidenciar os problemas na transicao entre o gesto e a
palavra, e o quanto o vocabuldrio abstrato pode ocultar a realidade complexa e
multifacetada do corpo em movimento. O verbo “porter” em francés seria tra-
duzido na China por uma dezena de termos diferentes a depender se algo ¢
portado sobre a cabeca, nas costas, com uma al¢ca no ombro, na cintura, so-
bre si como uma vestimenta, sobre os ombros preso a uma vara, sobre os dois

Artur Rozestraten

Tecnologia como ciéncia humana: obstéculos epistemoldgicos e horizontes

Imagindrios tecnocientificos Il

24



ombros com pesos balanceados, debaixo do braco, em uma mao etc. (Haudri-
court, 1987a, p. 49).

Como traduzir de uma cultura a outra, de um tempo a outro, os verbos
“cozinhar”, “construir”, “dancar”, “descansar”, dentre tantos outros, ignorando
as especificidades inter e intraculturais envolvidas?

Tais reducoes, distorcdes e alienagOes, entretanto, nao se aplicam ape-
nas a Tecnologia, recaem também sobre a Técnica. Para evidenciar tal reducao
da Técnica, cabe retomar uma consideracdo de Haudricourt sobre a conceitua-
¢ao de Marcel Mauss de Técnicas “sem objeto material”, isto €, quando o corpo
prescinde de instrumentos e torna-se seu proprio meio técnico (Bert, 2009),
constituindo as “Técnicas do corpo”, presentes em todos os gestos da vida co-
tidiana quando a humanidade toma seu préprio corpo como instrumento:

os modos de se sentar, de comer, de urinar etc., ndo sao de forma alguma
gestos instintivos herdados biologicamente: sdo todos gestos aprendi-
dos, socialmente herdados, caracterizando um grupo humano determi-
nado. Mauss por fim denominava a Técnica como: ato tradicional eficaz.

(Haudricourt, 1987, p.39, tradugao do autor)

A essa compreensao corporal, Leroi-Gourhan acrescentaria ainda a no-
cdo muscular de “gesto” como Técnica, modo de fazer tradicionalmente transmi-
tido entre geracoes, que constituiria o fendmeno principal a ser estudado pela
Tecnologia. Por exemplo: o gesto de beber dgua de uma fonte com a mao.

Em um didlogo com Mariel Jean-Brunhes Delamarre em 1973, Hau-
dricourt definiria Técnica como “a agdo humana bem-sucedida” ou como “o
conhecimento dos atos necessdrios a obtencdo de um resultado almejado”
(Haudricourt, 1987d, p.314, traducdo do autor), “socialmente aprendido e so-
cialmente transmitido” (Haudricourt, 1987b, p.332, tradugdo do autor).

Como compreender o objeto técnico alienado dessa mobilidade corpd-
rea que o originou e lhe conferiu vida, movimento e sentidos?

A compreensdo de um objeto técnico demanda a (re)construcio/re-
constituicdo/interpretacdo do conjunto de gestos humanos que lhe produziu
e que lhe confere fungoes (Bert, 2009). Como se, para além de uma morfologia

Artur Rozestraten

Tecnologia como ciéncia humana: obstéculos epistemoldgicos e horizontes

Imagindrios tecnocientificos Il

25



e de uma taxonomia das Técnicas, fosse preciso produzir também uma fisiologia
das Técnicas. Entretanto, o que é mais provocativo € que essa fisiologia deveria
ultrapassar os limites do funcionamento produtivo e contemplar uma dimen-
sdo existencial surreal ou imagindria, definitivamente contra-hegemonica.

Em uma cultura de consumo globalizada racionalista-funcionalista a
nocao de Técnica se restringe as interagdes ativas do corpo com materiais,
instrumentos e mdquinas nas prdticas de representacao e nos processos pro-
dutivos/construtivos. Esse tende a ser o escopo das Técnicas e, como nao po-
deria deixar de ser, da Tecnologia também no ambito da Engenharia Civil, da
Arquitetura, do Urbanismo e do Desenho Industrial — para reabilitar um ter-
mo em desuso —, habitualmente a servico da reproducao dessa mesma cultura.

Como contemplar entdo, no seio dessa cultura, ndo apenas o estudo,
mas o respeito, a coexisténcia na diversidade e a preservacao das culturas dos
povos indigenas no Brasil e no mundo de hoje, por exemplo? Poderia essa
cultura conviver e fomentar uma Tecnologia que a ela se opusesse, que a criti-
casse e indicasse alternativas menos exploradoras do tempo, da forca de traba-
lho e da imagina¢ao humanas?

Ferret (2012) reconhece que Haudricourt inventou mesmo uma antro-
pologia da a¢do ao propor uma distin¢ao entre o que denominou como acao
direta positiva e acao indireta negativa:

Para ele, a acdo € direta quando existe um contato estreito e/ou perma-
nente entre o homem e o ser domesticado (poderiamos ampliar isso a
natureza), e uma acao de um corpo sobre outro; a a¢do € indireta nos ca-
sos contrdrios, quando o homem age, nao sobre um ser domesticado, mas
sobre 0 meio que o circunda e o influencia. A acdo € positiva quando o
homem impde um encaminhamento de acordo com um esquema a prio-
ri e é negativa quando se contenta em barrar algumas vias (alternativas),

julgando o resultado a posteriori. (Ferret, 2012, p.113, traducao do autor)

Formulagdo sintética, abrangente e perturbadora. E dificil ndo estender
essa reflexao originalmente pensada sobre a domesticacdo de animais ao ur-
banismo e a arquitetura modernos/contemporaneos.

Artur Rozestraten

Tecnologia como ciéncia humana: obstéculos epistemoldgicos e horizontes

Imagindrios tecnocientificos Il

26



Temos presenciado uma Tecnologia da Arquitetura e do Urbanismo ca-
paz de questionar e confrontar esse escopo da Técnica da domesticacdo e do
condicionamento aplicada aos edificios, paisagem e espagos urbanos?

O que ocorre quando a nocao de Técnica se dirige a um horizonte am-
pliado das “técnicas do corpo” maussianas e essa corporeidade assume um
protagonismo fora da esfera produtiva, em uma condi¢ao nao-produtiva, inti-
ma, dispersiva, afetiva-emocional, lenta, delirante, erratica, cambiante, afeita a
ciclos de devaneios poéticos?

Caberia pensar — seguindo a vertente surrealista que tanto interessava a
Haudricourt — em uma contribuicao literdria tecnolodgica refinada vindo dos
“Manuais” de Julio Cortdzar em Historias de Crondpios y de Famas (1962) quanto
a uma antropologia das técnicas do corpo e dos gestos para chorar, para ter
medo, para matar formigas e para subir uma escada:

Las escaleras se suben de frente, pues hacia atras o de costado resultan
particularmente incomodas. La actitud natural consiste en mantenerse
de pie, los brazos colgando sin esfuerzo, la cabeza erguida aunque no
tanto que los ojos dejen de ver los peldanos inmediatamente superiores
al que se pisa, y respirando lenta y regularmente. Para subir una escalera
se comienza por levantar esa parte del cuerpo situada a la derecha abajo,
envuelta casi siempre en cuero o gamuza, y que salvo excepciones cabe
exactamente en el escalon. Puesta en el primer peldafio dicha parte, que
para abreviar llamaremos pie, se recoge la parte equivalente de la izquier-
da (también llamada pie, pero que no ha de confundirse con el pie antes
citado), y llevandola a la altura del pie, se le hace seguir hasta colocarla en
el segundo peldario, con lo cual en éste descansara el pie, y en el primero
descansara el pie. (Los primeros peldafos son siempre los mds dificiles,
hasta adquirir la coordinacidn necesaria. La coincidencia de nombre en-
tre el pie y el pie hace dificil la explicacion. Cuidese especialmente de no

levantar al mismo tiempo el pie y el pie.) (Cortdzar, 1962, p.11)

Essa dimensao surreal jd estaria mesmo impressa no sistema de notacao
de unidades elementares de movimento Therblig (Figura 1) desenvolvido em
meados da década de 1910 pelo casal Frank Bunker Gilbreth e Lillian Moller
Gilbreth, psicdlogos norte-americanos dedicados ao estudo dos movimentos
na producdo industrial.

Artur Rozestraten

Tecnologia como ciéncia humana: obstéculos epistemoldgicos e horizontes

Imagindrios tecnocientificos Il

27



<> Buscar U Usar

<> Encontrar Desensamblar
Seleccionar O Inspeccionar
ﬂ Tomar Precolocar en Posicion
Sostener 7O\ Soltar
Mover Demora Inevitable
\_/ Alcanzar Demora Evitable

9 Colocar en Posicion % Planear

Z£ Ensamblar Descansar

Figura 1: Dezoito movimentos Therblig com descricdo do movimento em espanhol para man-

ter o contexto cortazariano. Fonte: Wikimedia Commons. Acesso em: 10 out. 2019.

Para aterrar a discussao, valeria reposicionar o problema nada simples da
representacao do corpo em movimento para o estudo de determinados gestuais,
supondo que tais recursos de representacao deveriam estar na base mesma de
uma ciéncia empirica capaz de ir a campo com consisténcia, realizar registros de
tais acoes, para entao debater sua circunscricao e seu eventual alcance universal.

Como enfrentar essa questdo elementar, se um tal problema persiste
ainda hoje entre os estudiosos da danca e os coredgrafos, entre os professores
de gindstica e os atletas?

Que didlogos estao sendo conduzidos sobre esse tema entre urbanistas
e coreografos, entre engenheiros e bailarinos?

Que experiéncias e caminhos se apresentam atualmente como possibi-
lidades para ressignificar a Tecnologia capacitando-a a contemplar o estudo
dos gestos e técnicas do corpo nao-eficazes, antepostas ao carater utilitdrio,
produtivo, consumista na compreensao do mundo contemporaneo?

Seriam tais experiéncias e procedimentos capazes de contribuir na
compreensao das interacdes interpessoais em e com edificios, paisagens e es-
pacos urbanos?

Artur Rozestraten

Tecnologia como ciéncia humana: obstéculos epistemoldgicos e horizontes

Imagindrios tecnocientificos Il

28



Terceiro obstdaculo

Haudricourt propoe que uma ciéncia nao se define por um objeto, mas
sim por um “ponto de vista” sobre objetos que podem ser comuns, postos sob
varios outros pontos de vista igualmente cientificos.

Seu exemplo € um objeto técnico, alids: a mesa.

Ela pode ser estudada do ponto de vista da matemadtica, por ter uma
superficie, um volume; do ponto de vista da fisica, podemos estudar seu
peso, sua densidade, sua resisténcia a pressdo; do ponto de vista da qui-
mica, suas possibilidades de combustao pelo fogo ou sua dissolucdo em
acidos; do ponto de vista bioldgico, a idade e a espécie vegetal que lhe
forneceu a madeira; enfim, do ponto de vista das ciéncias humanas, a
origem e a funcdo da mesa para os homens. (Haudricourt, 1987, p.38,

traducao do autor)

A Tecnologia priorizaria em seu enfoque, a compreensao das origens
de objetos, processos e acOes técnicas — as técnicas do corpo e os gestos —,
assim como a compreensao dos usos, das funcoes, dos impactos, das intera-
c¢oes sociais, dos imaginarios, dos anseios, dos questionamentos, enfim, de
toda a atividade material de um determinado grupo humano. A singularida-
de desse “ponto de vista” seria, mais propriamente, uma convergéncia de uma
pluralidade de interesses/preocupacdes que podem ser ainda dissonantes
e contraditdrios entre si.

Assim como todas as ciéncias, a Tecnologia também cultivaria uma
dimensao meta, dobrando-se sobre si mesma para refletir sobre sua prépria
identidade, sobre sua constituicao, sua trajetoria histdrica, suas inflexdes,
seus autoentendimentos, seus desafios, seus horizontes e suas interacoes
com outras ciéncias.

Constitui-se assim uma ciéncia, como constru¢do de conhecimento
cientifico conforme uma visada e como construcao de um discurso, um logos,
a respeito de suas miradas, de seus modos de mirar e de prdpria identidade em
continua transformacao histdrica, isto é, seus propdsitos, seus procedimentos
metodoldgicos, seus horizontes, seus desafios etc.

Artur Rozestraten

Tecnologia como ciéncia humana: obstéculos epistemoldgicos e horizontes

Imagindrios tecnocientificos Il

29



E certo que, em termos histdricos, é preciso reconhecer que a Técnica
precede em muito a Ciéncia e que ha, portanto, tecnologias anteriores a cién-
cia, anteriores a Copérnico, Vesalius e Galileu Galilei e ao que se conhece
como Revolugio Cientifica difundida a partir do século XVI. Tais tecnolo-
gias estdo expressas nas obras de Vitruvio, de Procopio e de Alberti, por
exemplo. Além desses registros escritos, como discurso oral transmitido de
geracdo em geracado, outras tecnologias se perpetuaram, sobreviveram e se
difundiram como reflexdes sobre modos de fazer, sobre materiais e sobre
formas construidas. Hd, portanto, uma multiplicidade, uma pluralidade de
reflexdes que se entrelacam a sobrevivéncia de diversos tempos técnicos, ou
seja, de diferentes conjuntos de técnicas, sobrepostos no contemporaneo. Na
Sdo Paulo de 2020, por exemplo, sobrevivem e coexistem — conflituosamen-
te — técnicas muito heterogéneas entre si, da tragao humana de carrogas de
lixo reciclavel ao comando remoto de drones, da taipa de mao aos teodolitos
com prumo e mira a laser.

Como estudar tais multiplicidades divergentes, opostas, conflitantes
mantendo a coesdo de uma unica ciéncia humana dita Tecnologia?

Consideracoes finais

E possivel perceber, nas reflexdes de Haudricourt, ecos das proposicoes
feitas pelo engenheiro-arquiteto Jacques Lafitte, em 1911. Conforme Lafitte, o
estudo cientifico das maquinas ndo poderia prescindir de compreendé-las
como fatos sociais, o que caracterizaria a preocupacao da Ciéncia das Maqui-
nas — que ele designou como Mecanologia — como de “ordem social”, o que se-
ria proprio de uma abordagem das Ciéncias Sociais (apud Sigaut, 1987).

Entretanto, a essa caracterizacao de base, Haudricourt acrescentou uma
perspectiva multidisciplinar mais abrangente e propds uma conceituagao
centrada nas acoes do corpo, nos gestos, na experiéncia sensivel e no que ela
incita como surrealidade produzida por anseios e devaneios prdoprios da inte-
racdo humana com a natureza, com matéria e com a transcendéncia o que
aprofundou tais ordens sociais a uma dimensao antropoldgica atenta as sub-
jetividades e ao imagindrio.

Artur Rozestraten

Tecnologia como ciéncia humana: obstéculos epistemoldgicos e horizontes

Imagindrios tecnocientificos Il

30



A caracterizacao da Tecnologia como Ciéncia Humana pode ser com-
preendida como um enfoque inclusivo e critico sobre o “fend6meno social
total” (Mauss apud Haudricourt, 1987c, p.57) que busca integrar diferentes
pontos de vista — o ponto de vista historico, o ponto de vista geogrdfico ou
ecoldgico, o ponto de vista funcional, o ponto de vista dindmico ou do com-
portamento humano, especialmente de seus movimentos, o ponto de vista
da imaginac¢ao material e dos imagindrios das matérias (sugestao nossa) - com
relacdo a todas as atividades materiais humanas.

Tal movimento desloca a Tecnologia de uma posi¢ao aplicada, solucio-
nadora e subserviente a produ¢do para uma posicao problematizadora, inter-
rogativa e propositiva de outras possibilidades de produzir ou mesmo de
nado-produzir, o que pode ser, definitivamente, contra produtivo, sem ironia.
Ao imagindrio de uma Tecnologia docil, leve, dgil, quase imaterial se contra-
poe uma Ciéncia inddcil, densa, lenta, forjada entre maos, matéria e metafisica.

Um deslocamento epistemoldgico tao radical mereceria consideracoes
aprofundadas e debates, ainda que fosse apenas como especulacdo prospecti-
va, como exercicio tedrico. No entanto, ndo é esse o lugar onde a reflexao de
Haudricourt pretende se posicionar. Trata-se de uma proposicdo. E um projeto
de Tecnologia que estd em pauta e, por isso, sua formulacao enfrenta dificulda-
des muito mais sensiveis do ponto de vista politico-ideoldgico do que do pon-
to de vista conceitual ou mesmo metodologico.

Afinal, a instauracdo de um Ciéncia da Técnicas com tal escopo legiti-
maria um viés complexo, questionador incisivo, hipercritico e ademais, com
grande potencial propositivo, alids, o que seria contrdrio a perpetuacao de um
modelo de producdo/consumo globalizado, naturalizado e lucrativo que, tal-
vez por isso, mostra-se refratdrio a revisdes criticas.

Para concluir, cabe formular algumas interrogagoes que podem estimu-
lar o prosseguimento das reflexdes aqui expostas.

Reconhecida e estabilizada como um dos esteios da Tecnologia Cul-
tural — “um ramo francés da etnologia’, conforme Desvallées (2013) — nao
estaria a contribuicao de Haudricourt demasiadamente circunscrita a uma
posicdo analitico-interpretativa, bastante aquém do alcance propositivo da
Tecnologia como Ciéncia Humana?

Artur Rozestraten

Tecnologia como ciéncia humana: obstéculos epistemoldgicos e horizontes

Imagindrios tecnocientificos Il

31



Que contradi¢des sustentariam — no ambito mesmo daqueles que se
reconhecem como dedicados a Tecnologia —, de um lado, a apologia da com-
plexidade, da interdisciplinaridade, da abrangéncia dos campos ampliados,
dos compromissos sociais, da proposi¢do de novos paradigmas para as va-
rias “sustentabilidades” para o século XXI e de outro lado a resisténcia ou
recusa de um acréscimo que atenderia a todas essas exigéncias promovendo
um incremento qualitativo expressivo ao al¢ar a Tecnologia a posicao de Cién-
cia e mais, de Ciéncia Humana?

Nao seriam essas contradicoes, a proposito, um dos aspectos do primei-
ro obstdculo epistemoldgico mencionado no inicio deste texto a demandar
pesquisa justamente dessa Tecnologia como Ciéncia das Técnicas?

A prevaléncia do tradicionalismo das caracteriza¢cOes supostamente estd-
veis de Tecnologia; a inércia do conhecimento mais afeito a perpetuar o que
parece ser um consenso consolidado quanto a Tecnologia do que a questionar-
-se sobre sua validade; a prevaléncia do senso comum sobre a Tecnologia tanto
dentro quanto fora das universidades, ndo sao também fendmenos contempora-
neos inquietantes a demandar pesquisas dessa mesma Ciéncia das Técnicas?

Considerando a mobilidade promovida por esse cdmbio radical na com-
preensao da natureza, das poténcias e das limitacoes da Tecnologia, quais se-
riam as consequéncias na reorganizacao da formacao tecnoldgica de futuros
arquitetos, urbanistas, designers e engenheiros?

Que didlogos passariamos a ter com nossos alunos nas disciplinas de
Tecnologia assumindo a posicao proposta, no seio das Humanidades?

Como essa reorganizacao poderia ndo atingir todas as demais Ciéncias
Humanas?

Haveria mesmo alguma Ciéncia que ficaria alheia a esse rearranjo?

Poderd, enfim, o projeto das universidades para o século XXI prescindir
de tais faculdades de(a) Tecnologia?

Artur Rozestraten

Tecnologia como ciéncia humana: obstéculos epistemoldgicos e horizontes

Imagindrios tecnocientificos Il

32



Referéncias

BACHELARD, Gaston. Formagdo do espirito cientifico. Rio de Janeiro: Contraponto, 1996.

BECHELANY, Fabiano Campelo. “HAUDRICOURT, André-Georges. Des gestes aux
techniques: Essai sur les techniques dans les sociétés pré-machinistes”. Anudrio
Antropoldgico [Online], 2012. Disponivel em: <http://journals.openedition.org/
aa/233>. Acesso em: 10 out. 2019.

BERT, Jean-Frangois. De Marcel Mauss a A.G. Haudricourt. “Retour sur la
‘technologie’ ". In Revue d’Histoire des Sciences Humaines, 2009/1, n. 20, p.163-181.
Disponivel em: <www.cairn.info/revue-histoire-des-sciences-humaines-2009-1-
page-163.htm>. Acesso em: 10 out. 2019.

BRAUDEL, Fernand. Escritos sobre a histéria. Sao Paulo: Perspectiva, 1992.
CORTAZAR, Julio. Historia de Cronopios y Famas. Buenos Aires: Minotauro, 1962.

DESVALLEES, André. “Reviewed Work(s): Penser le concret. André Leroi-Gourhan,
André-Georges Haudricourt, Charles Parain by Noél Barbe and Jean-Francois Bert”.
In Ethnologie frangaise, t. 43, n. 4. Des mondes juifs contemporains (Octobre-
Décembre 2013). Presses Universitaires de France Stable, p.735-741. Disponivel em:
<www.jstor.org/stable/42772420>. Acesso em: 10 out. 2019.

FERRET, Carole. “Vers une anthropologie de l'action: André-Georges Haudricourt et
lefficacité technique”. In L'Homme, 202, 2012. Disponivel em: <http://journals.
openedition.org/lhomme/23041>. Acesso em: 10 out. 2019.

GINZBURG, Carlo. “De A. “Warburg a E. H. Gombrich: notas sobre um problema de
método”. In Mitos, emblemas, sinais: morfologia e histdria. Sao Paulo: Cia. das Letras, 1999.

HAUDRICOURT, André-Georges. “La Technologie, science humaine”. In La
Technologie science humaine — Recherches d’histoire et d'ethnologie des techniques. Paris:
Maison des Sciences de 'Homme, 1987.

HAUDRICOURT, André-Georges. “Gestes et mouvements”. In La Technologie science
humaine — Recherches d’histoire et d'ethnologie des techniques. Paris: Maison des
Sciences de 'Homme, 1987a.

HAUDRICOURT, André-Georges. “L'origine des techniques”. In La Technologie science
humaine — Recherches d’histoire et d'ethnologie des techniques. Paris: Maison des
Sciences de 'Homme, 1987b.

HAUDRICOURT, André-Georges. “La technologie culturelle, essai de méthodologie”.
In La Technologie science humaine — Recherches d’histoire et d'ethnologie des techniques.
Paris: Maison des Sciences de 'Homme, 1987c.

HAUDRICOURT, André-Georges. “Recherche et méthode. Un dialogue avec Mariel
Jean-Brunhes Delamarre (1973)". In La Technologie science humaine — Recherches
d’histoire et d'ethnologie des techniques. Paris: Maison des Sciences de 'Homme, 1987d.

RIVIERRE, Jean-Claude. “André-Georges Haudricourt (1911-1996)". In Journal de la
Société des océanistes, 103, 1996-2.

SAILLANT, Francine; KILANI, Mondher; BIDEAU, Florence Graezer. Manifeste de
Lausanne — Pour une anthropologie non hégémonique. Montréal: Liber, 2011.

Artur Rozestraten

Tecnologia como ciéncia humana: obstéculos epistemoldgicos e horizontes

Imagindrios tecnocientificos Il

33



SIGAUT, Francois. “Haudricourt et la Technologie”. In HAUDRICOURT, André-
Georges. La Technologie, science humaine — Recherches d’histoire et d'ethnologie des
techniques. Paris: Maison des Sciences de 'Homme, 1987, p.9-32.

THOMAS, Jacqueline M. C.; BOUQUIAUX, Luc. “Haudricourt, un marginal

philosophe antiphilosophe”. Le Portique, 27, 2011. Disponivel em: <http://journals.

openedition.org.inshs.bib.cnrs.fr/leportique /2530>. Acesso em: 30 out. 2019.

TYLOR, Edward Burnett. La civilisation primitive. Paris: C. Reinwald, 1878.

Artur Rozestraten

Tecnologia como ciéncia humana: obstéculos epistemoldgicos e horizontes

Imagindrios tecnocientificos Il

34



Peut-on considérer la
scénographie comme un

Luc Boucris!

1 Agrégé de Letires, docteur d'Efat. |l est professeur émérite en
études théatrales. Territoire et identité des arts de la scéne,
espace ef scénographie constituent les axes de ses recherches.
Derniéres parutions: article «Cirque et scénographie», en
ligne: <http://cirque-cnac.bnf.fr/>, septembre 2016. Ou-
vrages: Scénographes en France (ouvrage collectif, codirec-
tion avec M. Freydefont), Actes Sud, 2015; Place du thédtre,
forme de la ville, Théatre/public, Paris, janvier 2015 (ouvrage
collectif, codirection avec M. Freydefont); Légitimités cultu-
relles, Etudes théatrales 67, Louvain, 2019 (ouvrage collectif,
codirection avec V. Lemaire). E-mail: luc.boucris@wanadoo.fr.

art?

Luc Boucris

Peut-on considérer la scénographie comme un art?

Imagindrios tecnocientificos Il

35



Le champ de l'art se modifie sous nos yeux; en son sein les frontiéres et
les hiérarchies se redistribuent. Dans la sphére théatrale, signe parmi dautres
de ces redistributions, la relation auteur/metteur en sceéne/scénographe a
connu, connait des bouleversements considérables: cest toute la question des
rapports du texte a I'image, au spectacle, a la présence qui s'y trouve mise en
question. Ce questionnement vient de l'intérieur du théatre. Mais sa significa-
tion dépasse largement ses frontiéres et va bien au-dela du seul théatre.

Le mouvement vient aussi au dehors: apres la remise en cause viru-
lente de l'auteur qui occupe le champ de la critique dans les années 1970, on
voit les années 1980 conduire a une mise en exergue de l'artiste, retournement
spectaculaire. Le phénomeéne est plus complexe qu'un simple retour en arriere
puisquen effet on sent monter une revendication «auctoriale» de la part de
praticiens jusqua maintenant estimés certes mais ne bénéficiant pas du statut
dartistes, les techniciens de la lumiere, du son et de I'image, pour ne pas parler
du scénographe désormais un peu plus solidement installé dans ce statut que
les autres «techniciens ».

De facon générale, les pratiques qui revendiquent une forme ou une autre
de reconnaissance artistique se diversifient. Dans le domaine qui nous occupe,
cette mutation est avant tout liée aux bouleversements profonds des tech-
niques, a leur complexification, a la croissance exponentielle de leurs capacités
et donc de leurs pouvoirs, a l'attention aussi qui simpose a nous pour les outils
de médiation, pour ce quils véhiculent et qui nous conduit a leur reconnaitre
une valeur propre. Si le technicien revendique et parfois obtient un nouveau
statut, cest que la technique napparait plus comme un instrument neutre au
service d'un projet sur lequel elle naurait rien a dire. Le cinéma expérimental a
depuis longtemps déja mis ces phénomeénes en exergue. Mais nous sommes dé-
sormais sortis des démarches simplement expérimentales dans ce registre. Par
ailleurs l'emprise de la technologie sest élargie: les pratiques décriture elles-
mémes (au sens littéraire du mot) en subissent le choc que Queneau, par exem-
ple, a tres tot pris en compte. Ce nest pas pour rien que le terme «décriture» est
devenu une métaphore largement utilisée (écriture scénique, vidéographique);
ces usages témoignent a la fois du prestige de lécriture littéraire et, en sens in-
verse, de la conquéte par les techniques du territoire de la création.

Ces ambitions ont-elles une légitimité? Clest la question sous-jacente
au titre de mon propos lui-méme formulé sous forme interrogative. Les objets

Luc Boucris

Peut-on considérer la scénographie comme un art?

Imagindrios tecnocientificos Il

36



scénographiques possédent trois caractéristiques qui les rendent rétifs a la
valorisation esthétique. D'une part, ils sont relativement invisibles, d'autre
part ils ne tirent leur valeur que du déroulement scénique. Ces deux proprié-
tés sont nouées entre elles: invisibles, les objets scénographiques le sont parce
quils ne sont pas faits pour étre vus en tant que tels, mais quavant tout ils
constituent un réceptacle pour le drame ou un instrument pour le jeu. Quant
a leur troisiéme caractéristique, tous les scénographes tiennent a la souligner
et elle entre en écho avec les deux notations précédentes: toute scénographie
répond a une commande.

Liens forts a la technique, relative invisibilité, lien consubstantiel a la
commande, tout ceci semble signaler un substantiel manque d'autonomie:
voila qui nous éloigne de l'art au sens que la modernité a donné a ce mot.
Toutes les pratiques actuelles de la scéne revendiquent pourtant la productivi-
té du plateau, pensent les techniques qui lui sont liées non comme des forces
d’appoint, mais comme des éléments déterminants du discours scénique et du
rapport sensible qui lie le spectateur et 1'événement qui lui est proposé.

Le double questionnement qui motive cette intervention ne mérite
donc pas détre abandonné si vite. Au cours du siecle écoulé, sous l'impact du
développement des sciences et des techniques, notre relation a l'espace sest
profondément modifiée. Impossible désormais de sen tenir a la proposition
kantienne d'un espace qui serait une forme a priori de notre sensibilité. Michel
Foucault enregistre a sa facon ces mutations quand il écrit:

I'époque actuelle serait peut-étre plutdt ['époque de l'espace. Nous som-
mes a I'époque du simultané, nous sommes a I'époque de la juxtaposi-
tion, a I¥poque du proche et du lointain, du cote a cote, du dispersé.
Nous sommes a un moment ot le monde séprouve, je crois, moins
comme une grande vie qui se développerait a travers le temps que
comme un réseau qui relie des points et qui entrecroise son éche-

veau. (Foucault, 1984)

Or la scénographie et les techniques qui lui sont conjointes travaillent
lespace; ceest cette caractéristique qui motive lévolution de leur statut. Cette
évolution, nous l'appréhenderons en nous situant délibérément sur le terrain
de lesthétique, mais il est clair quon se situe sur une zone frontaliére qui nest
pas étrangere aux préoccupations des socio anthropologues.

Luc Boucris

Peut-on considérer la scénographie comme un art?

Imagindrios tecnocientificos Il

37



Commencons par l'analyse d'un dispositif déroutant de simplicité, dis-
positif qui a été mis en place par Jean-Francois Sivadier et Christian Tirole
pour différents spectacles et notamment pour les mises en scéne de La Vie de
Galilée de Brecht (2002, repris en 2005 pour le Festival d’Avignon) et de La
Mort de Danton de Biichner (2005).

Le degré zéro de |’esthétique?

Les images le montrent, cest d'un simple plancher modulable qu'il
s'agit. En apparence donc, cette scénographie représente le degré zéro de
l'esthétique et de la technique. Toute technique qui fonctionne se donne a
nous avec le visage de 1évidence. Ce plancher est le fruit d'une élaboration
technique non négligeable : résistance, mobilité, matériau mis en ceuvre, etc.

Figure 1: Sivadier (Christian Tirole), La Mort de Danton, La Vie de Galilée.

Luc Boucris

Peut-on considérer la scénographie comme un art?

Imagindrios tecnocientificos Il

38



Luc Boucris

Figure 2: Sivadier (Christian Tirole), La Mort de Danton, La Vie de Galilée.

-
i
<
c
=]
Q
£
£
S
o
o3
=
[N
o
2
=
o
c
0
Q
3
2O
o
[
2
0
o)
]
=
S
o
=
2
£
2
[0}
o

Imagindrios tecnocientificos Il

Figure 3: Sivadier (Christian Tirole), La Mort de Danton, La Vie de Galilée.




Figure 5: Sivadier (Christian Tirole), La Mort de Danton, La Vie de Galilée.

Mais, surtout, ce plateau nest dénué ni de signification, ni de consé-
quences sensibles: si tout théatre est avant tout un espace malléable, ce plan-
cher, lui, nous apparait comme la mise en scene ou la mise en exergue de la
malléabilité. Autrement dit il nous rend la malléabilité du plateau visible. Car
les différents moments des spectacles décomposent et recomposent ce sol se-
lon différentes configurations.

Luc Boucris

Peut-on considérer la scénographie comme un art?

Imagindrios tecnocientificos Il

40



Figure 6: Sivadier (Christian Tirole), La Mort de Danton, La Vie de Galilée.

A partir de 13, plusieurs pistes d'interprétation souvrent a nous. Si on
reprend la définition de ce que Michel Foucault appelle des hétérotopies?,
alors le théatre serait le lieu par excellence de I'hétérotopie et donc lieu par
excellence de notre prise en considération de la variabilité des espaces. Dans
sa nudité formelle, clest trés exactement ce que souligne ce dispositif.

Ceci pourrait légitimement orienter notre réflexion vers un des topoi
de la réflexion critique contemporaine sur le théatre, la question de la théa-
tralité: pas de théatre qui ne sinterroge sur la nature profonde du théatre.
Mais au-dela de ce topos, constatons d'abord que la scéne propose au specta-
teur, par ce genre de démarche, une sorte dexercice d'assouplissement de son
rapport a l'espace; le théatre devient ainsi le lieu qui nous apprend a prendre
conscience du fait spatial, alors que, spontanément, nous sommes plutdt por-
tés a prendre l'espace comme un milieu neutre, certes prégnant mais seule-
ment a 'aune de sa fonctionnalité, certes transformable, mais au prix de pesants
travaux. Ce plancher mouvant souligne, dans une sorte dépure, quau théatre,
nous admettons quil est toujours possible de rendre a l'espace une marge de
jeu, voire de le faire rentrer dans le jeu.

2 «L'hétérotopie a le pouvoir de juxtaposer en un seul lieu réel plusieurs espaces, plusieurs em-
placements qui sont en eux-mémes incompatibles» (Foucault, 1984).

Luc Boucris

Peut-on considérer la scénographie comme un art?

Imagindrios tecnocientificos Il

41



Danton, Galilée ont-ils suffisamment compris quil leur était nécessaire
de mettre en place la scene adéquate a leur projet? Clest peut-étre d'avoir né-
gligé la prise en considération de cette question qui les accule et les conduit
a l'échec ou au renoncement. Cest en tout cas ce que suggere discrétement
Brecht dans les différents tableaux ou il met Galilée au contact des forces so-
ciales de son temps en particulier quand, dans le tableau 11, il imagine une
rencontre entre ce dernier et l'entrepreneur (le « fondeur») Vanni, alors que,
nous dit l'exergue, «la rue sagite et la cour se tient roide». Le plateau de Siva-
dier et Tirole ne serait rien d'autre alors que la métaphore matérialisant les
différentes scénes occupées par les personnages et rendant compte au passage
dailleurs de leur précarité. Car, autre métaphore, I'Histoire est le lieu par ex-
cellence de la construction et de la déconstruction de notre sol commun.

I1 ne faut pas négliger non plus une autre caractéristique ultra simple de
ce dispositif: ce plancher est congu pour prendre place sur un plateau de théatre.
Ainsi les scénographes procédent-ils a ce quon pourrait appeler un empilement
des plateaux. Le metteur en scéne ne néglige pas les possibilités quouvre cette
caractéristique: selon les moments, les comédiens utilisent l'un ou l'autre de
ces sols. Dans La Vie de Galilée, ils en utilisent méme un troisiéme: cest de la
salle qu'Andréa, le jeune éléve de Galilée, interroge son maitre dans le premier
tableau avec l'innocence et la simplicité de lenfant quil est ou celle du quidam
avide de comprendre. D'ou1 est-ce que tu parles? Voila cette question foucal-
dienne matériellement réactivée par ce dispositif invitant les spectateurs que
nous sommes a la garder constamment présente a lesprit. Ainsi quand le car-
dinal Barberini devient pape (tableau 12) dhomme déglise attaché a la science
et a la raison quil était, il se métamorphose et devient sans restriction 'homme
dautorité décidé a faire plier Galilée du haut de sa chaire pontificale.

Une derniére caractéristique de ce dispositif retiendra notre attention. Par
son matériau (le bois), par sa pente, il évoque le tréteau, cette scéne élémentaire
des troupes itinérantes. Le tréteau introduit sans conteste possible une dimen-
sion foraine et dimension foraine postule a la fois un public (le public spontané
du théatre de foire) et une relation a ce public (celle d'un corps a corps ou l'adresse
est directe). Bien entendu cest encore au niveau métaphorique que tout ceci se
joue: apres tout on est installé dans un théatre en bonne et due forme dont la
présence ne saurait étre oubliée; mais cette métaphore a la portée d'une incita-
tion: faisons en sorte, nous dit ce spectacle, de trouver des lieux de parole ou
lamour de l'art ne se transforme pas en vénération mais en authentique échange.

Luc Boucris

Peut-on considérer la scénographie comme un art?

Imagindrios tecnocientificos Il

42



Cette revendication sourde nous conduit vers une conception globale
de la scénographie qui tend a construire les conditions d'un tel échange. Dans
ses manifestations les plus ambitieuses, elle nous propose méme d'habiter au-
trement l'espace.

Habiter I’espace

Il ne faut donc pas dire que notre corps est dans I'espace,
ni d’ailleurs qu’il est dans le temps. Il habite I'espace et le temps.
Merleau-Ponty, 1945, p. 162

Que notre corps soit dans l'espace ou quil I'habite, quelle différence cela
fait-il pour nous? « Etre dans», cest vivre une disjonction méme s'il sagit
d'une inclusion, alors qu'« habiter », clest vivre une relation intime ou la saisie
de l'espace apparait comme un mouvement vital, nécessaire et continu de
notre rapport au monde qui ne passe pas par une démarche intellectuelle ou
une demande dobjectivation. « Mon corps sapplique [a l'espace et au temps] et
les embrasse» dans une syntheése qui «est toujours a recommencer », dit en-
core Merleau-Ponty. Le corps ainsi compris est « un noeud de significations
vivantes» comparable en ce sens a l'ceuvre d'art.

Que peut l'espace dans ce rapport qui s€tablit entre lui et nous ? Tout et
pas grand chose. Ce nest pas lui qui crée a lui tout seul le désir d'habiter. Mais
il est des espaces qui réveillent l'expérience perceptive et dautres qui l'assou-
pissent, il est des espaces qui avivent la présence et d'autres qui la restrei-
gnent. Car il nest pas une facon unique d’habiter lespace et le temps, ni non
plus une seule facon de les percevoir. Non, clest le pluriel qui convient plutdt:
entre un espace quon découvre et un espace marqué du sceau de I'habitude,
entre un espace dans lequel on s'investit avec énergie et un espace quon tra-
verse de facon distraite, rien de commun, ou si peu. On est loin de I'imperium
quon croit si souvent devoir concéder a lespace géométrique.

3 Loin d'étre connotée négativement cependant dans I'analyse de Merleau-Ponty, la notion
d'habitude y prend une dimension structurante tout & fait décisive ; néanmoins la nécrose peut
s'installer: c'est alors que I'habitude devient dangereuse ou du moins rétrécissante.

Luc Boucris

Peut-on considérer la scénographie comme un art?

Imagindrios tecnocientificos Il

43



Clest au théatre du Soleil d’'Ariane Mnouchkine et avec les dispositifs
inventés par son scénographe, Guy-Claude Francois, que ce rapport dyna-
mique a l'espace trouve son expression théatrale la plus aboutie en particulier
a La Cartoucherie de Vincennes ou ce théatre sest établi depuis 1970. Se
rendre a La Cartoucherie pour un spectacle du Soleil, cest progressivement
pénétrer dans un univers doublement coloré a la fois par la présence sensible
d'une collectivité théatrale en acte et par la fiction représentée. Dans l'instant
ol nous entrons en relation avec lui, l'espace imprime sa couleur sur notre
rapport au monde.

Mais cette relation n'a rien d'instantanée. Cest au contraire par un subtil
travail sur les seuils quelle sétablit. Le premier seuil a franchir, clest celui qui
nous conduit vers un lieu quelque part dans le bois de Vincennes. Puis on
pénetre dans une premiére halle qui nest pas encore le lieu du spectacle mais
qui en a pris les couleurs. Pour accéder au théatre lui-méme, il faut passer au
troisieme seuil a travers un cheminement qui la plupart du temps nous
conduit au voisinage des loges, peu accessible par la vue, mais qui ne se laisse
pas pénétrer et impose le respect dii a la concentration des comédiens. Tout
ceci constitue un ensemble extrémement riche sur le plan esthétique; je me
contenterai d'insister ici sur un seul des effets que produit cet enchainement
de seuil: il met en exergue une des modalités fondamentales de notre fagon
d’habiter l'espace: notre relation aux frontiéres.

Dans un article intitulé « Berlin-Genéve» paru dans la revue Médium
n.24/25, Gabriel Galice rend compte tres concrétement de la complexité de
la notion de frontiére; habitant Annemasse, il explique qu'il en rencontre,
dans sa vie quotidienne plusieurs sortes: entre la France et la Suisse, une
frontiére politique clairement établie, une ligne; pourtant cette ligne se double
d'une zone tampon, d'une « marche » si on veut qui correspond a un territoire
économique intermédiaire; a coté de ces deux frontieres matérialisés territo-
rialement parlant, une frontiére socio spatiale qui organise un double déplace-
ment des francais vers Genéve afin d'y travailler d'une part et, d'autre part, des
genevois vers le territoire francais afin de se loger a moindre cofit; une autre
frontiére combine topographie et technologie: « pour mon téléphone portable,
dit-il, ma résidence annemassienne se trouve obstinément en Suisse »; enfin
les deux monuments a Michel Servet4, I'un a Geneve, 'autre 3 Annemasse

4 Brilé vif pour hérésie par Calvin en 1553.

Luc Boucris

Peut-on considérer la scénographie comme un art?

Imagindrios tecnocientificos Il

44



témoignent de l'existence d'une frontiere symbolique: le récit fait de l'évé-
nement est sensiblement différents sur l'une et 'autre stele!

Ainsi différentes formes de frontiéres agissent sur nous; cest a une ex-
périmentation sensible de la diversité des frontiéres, de leur nécessité et de
leurs différentes fonctions que nous conduit la démarche du théatre du Soleil :
des seuils multiples qui, en loccurrence, nous conduisent progressivement a
habiter plus pleinement l'espace de la fiction, et ceci globalement, nous consti-
tuant ainsi progressivement en public, cest-a-dire en collectif.

Clest cette capacité a donner du jeu a l'espace qui fait de la scénographie
un art, car en donnant du jeu, on réveille la valeur. Il est important, en l'occur-
rence, de ne pas utiliser de majuscule, mais cest surtout important quand on
met en avant le mot «valeur ». Rien a imposer ici, rien a affirmer avec majesté.
Non, simplement des propositions sensibles a concevoir pour laisser le temps
a la valeur de se construire.

De méme, comme tout artiste, le scénographe savance avec le style qui
lui est propre. On reconnaitra souvent, par exemple, chez Guy-Claude Fran-
cois, le souci de l€élégance, la clarté du dispositif et des cheminements. Ainsi
au théatre, l'auteur nlest jamais seul, car les impératifs du plateau inscrivent
demblée le geste artistique dans le registre du dialogue; en ce sens, le scéno-
graphe est co-auteur de la représentation. Mais il sait aussi se rendre discret,
voire effacer sa marque singuliere si le projet global lexige. Il revendique l'au-
tonomie, mais pas l'indépendance. Cest tout particulierement le cas au cinéma
ou lexigence dexactitude mimétique conduit souvent le scénographe a conce-
voir un décor qui semble se fondre dans son environnement.

L'art du scénographe nest pas dans lextréme visibilité, mais dans la mise
en éveil de la sensibilité. Il ne fonctionne pas dans le vis-a-vis du spectateur et de
lceuvre, mais dans leur interaction. Cette interaction peut prendre des formes
diverses et elle contribue a créer différents modéles de spectateurs (et de pu-
blics!): 1a sans doute est le noyau le plus actif et la spécificité de la valeur sensible
qui sattache a la scénographie, comme essaye de le montrer dans Scénographie,
40 ans de créations, larticle intitulé « La réinvention permanente (du public) ».

5 Paru aux éditions de |'Entretemps, 2010.

Luc Boucris

Peut-on considérer la scénographie comme un art?

Imagindrios tecnocientificos Il

45



11 se pourrait bien que cette pratique, loin de concerner le seul théatre,
ouvre des perspectives sur la sphére spectaculaire dans son ensemble.

Bibliographie

FOUCAULT, Michel. “Des espaces autres”. Architecture, mouvement, continuité, n. 5,
Dits et écrits, 1984.

MERLEAU-PONTY, Maurice. Phénoménologie de la perception. Paris: Gallimard, 1945.

Luc Boucris

Peut-on considérer la scénographie comme un art?

Imagindrios tecnocientificos Il

46



¢Puede la escenografia
ser considerada un arte?

Luc Boucris'
Traduccién de David Sierra G.

1 Agregado en Letras, y Doctor de Estado, en Francia. Es pro-
fesor emérito de estudios teatrales. El territorio y la identidad
de las artes escénicas, el espacio y la escenografia constitu-
yen los ejes de su investigacién. Ultimas publicaciones: Arti-
culo “Circo y escenografia”, 2016; Scénographes en France
(obra colectiva, codirigida con M. Freydefont), Actes Sud,
2015; Place du théétre, forme de la ville, Théatre/public,
Paris, enero de 2015 (obra colectiva, codireccién con M.
Freydefont); Légitimités culturelles, Etudes thédtrales 67, Lo-
vaina, 2019 (trabajo colectivo, codireccién con V. Lemaire).
E-mail: luc.boucris@wanadoo.fr.

Luc Boucris

sPuede la escenografia ser considerada un arfe?

Imagindrios tecnocientificos Il

47



El campo del arte esta cambiando ante nuestros ojos; dentro de él, las
fronteras y las jerarquias se estdn redistribuyendo. En la esfera teatral, signo
entre otros de estas redistribuciones, la relacion autor/director/escenario ha
sufrido, y sigue sufriendo, considerables trastornos: se pone en tela de juicio
toda la cuestion de la relacion entre el texto y la imagen, la representacion y la
presencia. Este interrogatorio viene del interior del teatro. Pero su significado
va mds alla de sus fronteras y va mds alld del teatro solamente.

El movimiento también viene del exterior: después del virulento cues-
tionamiento del autor que ocupa el campo de la critica en los anos 1970, vemos
que los afios 1980 llevan a una puesta en relieve del artista, un giro espectacu-
lar. El fenémeno es mds complejo que un simple retorno al pasado, ya que po-
demos sentir una afirmacion “actorial” hecha por profesionales que hasta ahora
han sido estimados pero que no gozaban del estatus de artistas, los técnicos de
la luz, el sonido y la imagen, sin mencionar al escendgrafo, que ahora estd un
poco mas firmemente establecido en este estatus que los otros “técnicos”.

En general, se estdn diversificando las practicas que reclaman alguna
forma de reconocimiento artistico. En el ambito que nos ocupa, esta mutacion
estd vinculada sobre todo a los cambios profundos de las técnicas, a su cre-
ciente complejidad, al crecimiento exponencial de sus capacidades y, por tanto,
de sus poderes, y a la atencidén que también se nos exige en relacién con los
instrumentos de mediacion, por lo que transmiten y que nos lleva a reconocer
su propio valor. Si el técnico reclama y a veces obtiene un nuevo estatus, es
porque la técnica ya no aparece como un instrumento neutro al servicio de un
proyecto sobre el que no tendria nada que decir. El cine experimental ya ha
estado destacando estos fendmenos durante mucho tiempo. Pero ahora hemos
ido mas alld de los enfoques puramente experimentales en este registro. Ade-
mas, la influencia de la tecnologia se ha ampliado: las propias prédcticas de es-
critura (en el sentido literario de la palabra) estan sufriendo la conmocion que
Queneau, por ejemplo, tuvo en cuenta muy tempranamente. No en vano el
término “escritura” se ha convertido en una metdfora muy utilizada (escritura
escénica, escritura en video); estos usos dan testimonio tanto del prestigio de
la escritura literaria como, por el contrario, de la conquista del territorio de la
creacion por las técnicas.

; Tienen estas ambiciones alguna legitimidad ? Esta es la pregunta
que subyace al titulo de mi discurso, que a su vez estd formulado en forma

Luc Boucris

sPuede la escenografia ser considerada un arfe?

Imagindrios tecnocientificos Il

48



interrogativa. Los objetos escenograficos tienen tres caracteristicas que los
hacen resistentes a la mejora estética. Por un lado, son relativamente invisi-
bles, y por otro lado, obtienen su valor sdlo del proceso escénico. Estas dos
propiedades estdn entrelazadas: invisibles, los objetos escenogréficos son in-
visibles porque no estan hechos para ser vistos como tales, pero sobre todo
constituyen un receptdculo para el drama o un instrumento para la obra. En
cuanto a su tercera caracteristica, todos los escendgrafos estan dispuestos a
subrayarla y se hace eco de las dos anotaciones anteriores: toda la escenografia
responde a un encargo.

Fuertes vinculos con la técnica, relativa invisibilidad, vinculo consus-
tancial al encargo, todo esto parece indicar una sustancial falta de autono-
mia: esto es lo que nos aleja del arte en el sentido que la modernidad ha dado
a esta palabra. Sin embargo, todas las practicas escénicas actuales reivindi-
can la productividad del escenario, pensando en las técnicas vinculadas a él
no como fuerzas auxiliares, sino como elementos determinantes del discur-
so escénico y de la relacion sensible que une al espectador y con el aconteci-
miento que se le propone.

El doble cuestionamiento que motiva esta intervencion no merece, por
lo tanto, ser abandonado tan rdpidamente. Durante el siglo pasado, bajo el im-
pacto del desarrollo de la ciencia y la tecnologia, nuestra relacion con el espacio
se ha modificado profundamente. Ahora es imposible atenerse a la propuesta
kantiana de un espacio que seria una forma a priori de nuestra sensibilidad.
Michel Foucault registra estas mutaciones a su manera cuando escribe:

La era actual tal vez sea mds bien la era del espacio. Estamos en la edad
de la simultaneidad, estamos en la edad de la yuxtaposicidn, en la edad
de lo cercano y lo lejano, de lo préximo y lo disperso. Estamos en un
momento en el que el mundo se experimenta a s{ mismo, creo, menos
como una gran vida que se desarrolla a través del tiempo que como una

red que conecta puntos y entrelaza su red. (Foucault, 1984)

Y sin embargo la escenografia y las técnicas que la acompaiian traba-
jan en el espacio; es esta caracteristica la que motiva la evolucidn de su esta-
tus. Esta evolucion se comprenderd si nos situamos deliberadamente en el
campo de la estética, pero es evidente que estamos en una zona fronteriza que
no es ajena a las preocupaciones de los socio-antropologos.

Luc Boucris

sPuede la escenografia ser considerada un arfe?

Imagindrios tecnocientificos Il

49



Comencemos analizando un confuso dispositivo de simplicidad, un
dispositivo que fue puesto en marcha por Jean-Francois Sivadier y Christian
Tirole para varios espectdculos y, en particular, para las producciones de La
Vida de Galileo de Brecht (2002, reeditada en 2005 para el Festival de Avifion)
y La Muerte de Danton de Biichner (2005).

¢El Grado cero de la estética?

Como muestran las fotos, este es un simple suelo modular. Por lo tanto,
en apariencia, esta escenografia representa el grado cero de estética y técnica.
Cualquier técnica que funcione se nos da con la cara de lo obvio. Este suelo es
el resultado de una importante elaboracidn técnica: resistencia, movilidad,
material utilizado, etc.

Figura 1: Sivadier (Christian Tirole), La Muerte de Danton, La Vida de Galileo.

Luc Boucris

sPuede la escenografia ser considerada un arfe?

Imagindrios tecnocientificos Il

50



Luc Boucris

Figura 2: Sivadier (Christian Tirole), La Muerte de Danton, La Vida de Galileo.

o
o
T
<]
c
=1
o]
el
<4
[0}
Bl
]
c
<]
v
o
Q
a
&
&=
<]
o

D
o
[=4
(7
Q
2
[0}
£
[0}
el
[7]
=]
[-%

N

Imagindrios tecnocientificos Il

Figura 3: Sivadier (Christian Tirole), La Muerte de Danton, La Vida de Galileo.




Figura 5: Sivadier (Christian Tirole), La Muerte de Danton, La Vida de Galileo.

Pero, sobre todo, este escenario no esta desprovisto de significado ni de
consecuencias significativas: si todo teatro es sobre todo un espacio maleable,
este suelo se nos presenta como la puesta en escena o el resalte de la maleabi-
lidad. En otras palabras, hace visible la maleabilidad del escenario. Porque los
diferentes momentos de los espectdculos se descomponen y recomponen este
suelo en diferentes configuraciones.

Luc Boucris

sPuede la escenografia ser considerada un arfe?

Imagindrios tecnocientificos Il

52



Figura 6: Sivadier (Christian Tirole), La Muerte de Danton, La Vida de Galileo.

A partir de ahi, se abren varios caminos interpretativos para nosotros. Si
retomamos la definicién de lo que Michel Foucault llama heterotopias?, enton-
ces el teatro seria el lugar por excelencia de la heterotopia y por lo tanto el lugar
por excelencia de nuestra consideracion de la variabilidad de los espacios. En
su desnudez formal, esto es exactamente lo que este dispositivo enfatiza.

Esto podria orientar legitimamente nuestra reflexion hacia uno de los
topoi de la reflexidn critica contempordnea sobre el teatro, la cuestion de la
teatralidad: no hay teatro que no cuestione la naturaleza profunda del teatro.
Pero mas alld de este topos, notemos primero que el escenario ofrece al espec-
tador, a través de este tipo de acercamiento, una especie de ejercicio de relaja-
cién de su relacion con el espacio; el teatro se convierte asi en el lugar que nos
ensefia a tomar conciencia del hecho espacial, mientras que, espontaneamente,
nos inclinamos mds bien a tomar el espacio como un entorno neutro, cierta-
mente significativo, pero solo en cuanto a su funcionalidad, ciertamente trans-
formable, pero a costa de un trabajo pesado. Este suelo movil subraya, en una

2 “la heterotopia tiene el poder de yuxtaponer en un solo lugar real varios espacios, varios
lugares que son incompatibles entre si” (Foucault, 1984).

Luc Boucris

sPuede la escenografia ser considerada un arfe?

Imagindrios tecnocientificos Il

53



especie de plano, que en el teatro admitimos que siempre es posible dar al
espacio un margen de juego, o incluso hacerlo parte del juego.

¢Danton y Galileo entendieron lo suficiente que necesitaban establecer
el escenario adecuado para su proyecto? Tal vez es su negligencia en este tema
lo que los lleva al fracaso o a la renuncia. En todo caso, esto es lo que Brecht
sugiere discretamente en los distintos cuadros en los que pone a Galileo en
contacto con las fuerzas sociales de su tiempo, sobre todo cuando, en el cuadro
11, imagina un encuentro entre este ultimo y el empresario (el “fundidor”)
Vanni, mientras que, como nos dice el exergo, “la calle se agita y el patio se
mantiene firme”. El conjunto de Sivadier y Tirole no seria mas que una meta-
fora que materializaria las diferentes escenas ocupadas por los personajes y
darfa cuenta de su precariedad. Porque, otra metdfora, la Historia es el lugar
por excelencia de la construccion y deconstruccion de nuestro terreno comun.

Tampoco hay que olvidar otra caracteristica muy simple de este dispo-
sitivo: este suelo estd disefiado para tener lugar en un escenario de teatro. Asi,
los disefiadores de decorados proceden a lo que podria llamarse un apilamien-
to de decorados. El director no descuida las posibilidades que abre esta carac-
teristica: segun los momentos, los actores utilizan uno u otro de estos pisos.
En La Vida de Galileo, incluso utilizan un tercero: es desde la sala que Andrea,
joven alumno de Galileo, interroga a su maestro en el primer cuadro con la
inocencia y la sencillez del nifio que es, o la sencillez de la persona ansiosa de
entender. ;De dénde estds hablando? Esta es la cuestion foucaultiana reactiva-
da materialmente por este dispositivo invitando a los espectadores a que lo
tengan constantemente en mente. Asi que cuando el cardenal Barberini se
convierte en papa (cuadro 12) de un hombre de iglesia apegado a la ciencia y a
la razdn que era, se metamorfosea y se convierte sin restriccion en el hombre
de autoridad decidido a doblar a Galileo desde lo alto de su pulpito pontificio.

Una ultima caracteristica de este dispositivo llamard nuestra atencion.
Por su material (madera), por su pendiente, evoca el caballete, esta escena ele-
mental de las tropas itinerantes. El caballete introduce indudablemente una
dimension de feria y la dimension de feria postula tanto una audiencia (la au-
diencia espontdnea del teatro de la feria) como una relacidn con esta audiencia
(la de un combate mano a mano en el que la direccion es directa). Por supuesto,
es todavia a nivel metafdrico que todo esto estd en juego: después de todo, es-
tamos instalados en un verdadero teatro cuya presencia no puede ser olvidada;

Luc Boucris

sPuede la escenografia ser considerada un arfe?

Imagindrios tecnocientificos Il

54



pero esta metafora tiene el alcance de una incitacién: asegurémonos, nos dice
este espectdculo, de encontrar lugares de expresidon donde el amor al arte no se
transforme en veneracion sino en auténtico intercambio. Esta demanda sorda
nos lleva a una concepcion global de la escenografia que tiende a construir las
condiciones para tal intercambio. En sus manifestaciones mds ambiciosas, in-
cluso nos propone habitar el espacio de manera diferente.

Habitar el espacio

Asi que no debemos decir que nuestro cuerpo estd en el espacio,
ni tampoco que estd en el tiempo. Habita el espacio y el tiempo.
Merleau-Ponty, 1945, p. 162

Si nuestro cuerpo estd en el espacio o si lo habita, ;qué diferencia hay
para nosotros? “Estar en” es vivir una disyuncion, aunque sea una inclusion,
mientras que “habitar” es vivir una relacidon intima en la que la toma del espa-
cio aparece como un movimiento vital, necesario y continuo de nuestra rela-
cion con el mundo que no pasa por un proceso intelectual o una demanda de
objetivacion. “Mi cuerpo se aplica a si mismo [al espacio y al tiempo] y los
abraza” en una sintesis que “siempre se debe volver a empezar”, dice Mer-
leau-Ponty. El cuerpo asi entendido es “un nudo de significados vivos” compa-
rable en este sentido a una obra de arte.

;Qué puede hacer el espacio en esta relacion entre nosotros y é1? Todo y
no mucho. No es el espacio lo que por si solo crea el deseo de habitar. Pero hay
espacios que despiertan la experiencia perceptiva y otros que la adormecen,
hay espacios que aumentan la presencia y otros que la restringen. Porque no
hay una sola forma de habitar el espacio y el tiempo, ni una sola forma de per-
cibirlos. No, es mds bien el plural el que resulta apropiado: entre un espacio que
descubrimos y un espacio marcado por el sello de la costumbre3, entre un espa-
cio en el que nos investimos energéticamente y un espacio por el que pasamos

3 Sin embargo, lejos de tener una connotacién negativa, en el andlisis de Merleau-Ponty, la
nocién de hdbito adquiere una dimensién estructurante muy decisiva; no obstante, la necrosis
puede establecerse: es entonces cuando el hdbito se vuelve peligroso o al menos reductor.

Luc Boucris

sPuede la escenografia ser considerada un arfe?

Imagindrios tecnocientificos Il

55



distraidamente, nada hay en comun, o mas bien poco. Estamos lejos del imperio
que tan a menudo creemos que debemos ceder al espacio geométrico.

Es en el Théatre du Soleil de Ariane Mnouchkine y con los dispositivos
inventados por su escendgrafo, Guy-Claude Francois, que esta relacién dina-
mica con el espacio encuentra su expresion teatral mds exitosa, en particular
en la Cartoucherie de Vincennes, donde este teatro estd establecido desde
1970. Ir a La Cartoucherie para un espectdculo del Soleil, es penetrar gradual-
mente en un universo doblemente coloreado tanto por la presencia sensible de
una comunidad teatral en acto como por la ficcidn representada. En el instan-
te en que entramos en una relacion con é€l, el espacio imprime su color en
nuestra relacion con el mundo.

Pero no hay nada instantaneo en esta relacion. Por el contrario, se esta-
blece a través de un sutil trabajo sobre los umbrales. El primer umbral que hay
que atravesar es el que nos lleva a un lugar en algun lugar del Bois de Vincennes.
Entonces entramos en una primera sala que no es todavia el lugar del espectd-
culo pero que ha tomado los colores. Para llegar al teatro propiamente dicho, es
necesario pasar al tercer umbral por un camino que la mayoria de las veces nos
lleva a las proximidades de los camerinos, lugar accesible a la vista, pero que no
se deja penetrar e impone el respeto debido a la concentracidn de los actores.
Todo esto constituye un conjunto extremadamente rico desde el punto de vista
estético; sdlo insistiré aqui en uno de los efectos producidos por esta secuencia
de umbrales: pone de relieve una de las modalidades fundamentales de nuestra
forma de habitar el espacio: nuestra relacién con las fronteras.

En un articulo titulado “Berlin-Ginebra” publicado en la revista Médium
n. 24/25, Gabriel Galice da cuenta muy concreta de la complejidad de la no-
cion de frontera; viviendo en Annemasse, explica que en su vida cotidiana se
encuentra con varios tipos de fronteras: entre Francia y Suiza, una frontera
politica claramente establecida, una linea; sin embargo, esta linea estd unida a
una zona sello, un “paso” si se quiere, que corresponde a un territorio econdmi-
co intermedio; junto a estas dos fronteras se materializa territorialmente ha-
blando, una frontera socio-espacial que organiza un doble movimiento de
franceses hacia Ginebra para trabajar alli por una parte y, por otra, de ginebri-
nos hacia el territorio francés para encontrar alojamiento a menor coste; otra
frontera combina la topografia y la tecnologia: “para mi teléfono mdvil, dice,
mi residencia annemasiana esta obstinadamente en Suiza”. Finalmente, los

Luc Boucris

sPuede la escenografia ser considerada un arfe?

Imagindrios tecnocientificos Il

56



dos monumentos a Michel Servet4, uno en Ginebra y el otro en Annemasse,
atestiguan la existencia de una frontera simbdlica: jla historia del evento es
significativamente diferente en cada estela!

Asi pues, diferentes formas de fronteras actiian sobre nosotros; es a
una experimentacion sensible de la diversidad de las fronteras, de su necesi-
dad y de sus diferentes funciones a la que nos conduce el enfoque del Théatre
du Soleil: multiples umbrales que, en este caso, nos llevan progresivamente a
habitar mas plenamente el espacio de la ficcion, y esto globalmente, constitu-
yéndonos asi progresivamente en publico, es decir en colectivo.

Es esta capacidad de dar juego al espacio lo que hace de la escenogra-
fia un arte, porque al dar juego, despertamos valor. Es importante, en este
caso, no usar mayusculas, pero es especialmente importante cuando se enfa-
tiza la palabra “valor”. No hay nada que imponer aqui, nada que afirmar con
majestad. No, sélo propuestas sensibles a ser concebidas para dar tiempo de
construirse al valor.

Del mismo modo, como cualquier artista, el escendgrafo avanza con su
propio estilo. Se reconocera a menudo, por ejemplo, en Guy-Claude Francois,
la preocupacion por la elegancia, la claridad del dispositivo y los caminos. En
el teatro, el dramaturgo nunca estd solo, porque los imperativos del escenario
colocan inmediatamente el gesto artistico en el registro del didlogo; en este
sentido, el escendgrafo es coautor de la representacidn. Pero también sabe ser
discreto, o incluso borrar su marca singular si el proyecto global lo requiere. El
reclama la autonomia, pero no la independencia. Esto es particularmente el
caso en el cine, donde la demanda de precision mimética a menudo lleva al
escendgrafo a disefiar un conjunto que parece fundirse con su entorno.

El arte del escendgrafo no estd en la visibilidad extrema, sino en el des-
pertar de la sensibilidad. No funciona frente al espectador y la obra, sino en su
interaccion. Esta interaccion puede adoptar diversas formas y contribuye a
crear diferentes modelos de espectadores (jy de publico!): este es sin duda
el nucleo mds activo y la especificidad del valor sensible que se atribuye a la

4 Quemado vivo por herejia por Calvino en 1553.

Luc Boucris

sPuede la escenografia ser considerada un arfe?

Imagindrios tecnocientificos Il

57



escenografia, como trata de mostrar el articulo titulado “La reinvencion per-
manente (del publico)” en Scénographie, 40 ans de créations.

Es muy posible que esta préctica, lejos de ser sdlo teatro, abra perspec-
tivas sobre la esfera espectacular en su conjunto.

Bibliografia

FOUCAULT, Michel. “Des espaces autres”. Architecture, mouvement, continuité, n. 5,
Dits et écrits, 1984.

MERLEAU-PONTY, Maurice. Phénoménologie de la perception. Paris: Gallimard, 1945.

5 Que aparecié en las ediciones I'Entrefemps, en 2010.

Luc Boucris

sPuede la escenografia ser considerada un arfe?

Imagindrios tecnocientificos Il

58



O contributo de Gilbert Durand

ao imaginario da ciéncia: em torno
dos Coloquios de Cordova (1979),
Washington (1984) e Veneza (1986)

Alberto Filipe Aragjo!
Joaquim Machado de Araujo?

1 Professor Catedrdtico aposentado do Instituto de Educagdo da Uni-
versidade do Minho (Braga, Portugal). Os seus inferesses de investi-
gacdo, na qualidade de investigador independente, sdo os seguin-
tes: Filosofia da Educagdo e Alta Espiritualidade (de que o siléncio é
um exemplo); Estudos do Imagindrio (de que os mitos do Fausto, do
Drécula, do Frankenstein, entre outros, sGo um bom exemplo, sem j&
referir o seu interesse pelo par imaginagdo-imagindrio), e, por Ulti-
mo, pela Hermenéutica Filoséfica (veja-se, por exemplo, os temas da
interpretacdo e do préprio sentido). E-mail: afaraujo@ie.uminho.pt.

2 Professor auxiliar da Faculdade de Educagdio e Psicologia da Univer-
sidade Catélica Portuguesa, Porto (Portugal) e pesquisador do Cen-
tro de Investigagdo para o desenvolvimento Humano (CEDH). As
suas principais dreas de inferesse sdo: as politicas educativas e a
gestdo escolar; a formagdo de profissionais de educagdo e os con-
textos de trabalho; e a utopia e o imagindrio educacional. E-mail:
jmarauvjo@porto.ucp.pt.

Joaquim Machado de Aratjo

Alberto Filipe Aragjo

O contributo de Gilbert Durand ao imagindrio da ciéncia

Imagindrios tecnocientificos Il

59



Os nossos computadores racionalizam
a sua maneira o imagindrio,
o nosso imagindario dinamiza e poetiza
a audacia da razao!

Gilbert Durand, 1988, p.12

Joaquim Machado de Aratjo

Alberto Filipe Aratjo

O contributo de Gilbert Durand ao imagindrio da ciéncia

Imagindrios tecnocientificos Il

60



Introducéo

O espirito cientifico do século XIX prometia cumprir o grande so-
nho da modernidade de entregar aos humanos os segredos do universo e
até o porqué do homem, através de um movimento indefinido de progres-
so, mas o século XX traz-nos avancgos em distintas dreas do saber que, como
escreve Cazenave (1986, p.11), se afastam deste “horizonte cientifico, epis-
temoldgico e, finalmente, ideoldgico, coerente e (aparentemente) sem falhas”
que o século anterior tinha construido. Estes avancos estao na base de uma
nova maneira de abordar o estudo dos processos de construcdo do conhe-
cimento cientifico:

A visdo ideal [...] do desenvolvimento da ciéncia segundo processos har-
moniosos de um autoengendramento de natureza puramente racional e
fora de todo o dominio de emogodes, de paixdes, de pesos subjetivos, ideo-
logicos, sociais ou econémicos que nada teriam a ver com isso, cede lugar
aum exame muito mais realista das verdadeiras condi¢des em que se de-
senrola a atividade cientifica e se produzem os avangos tedricos mais sig-

nificativos. (Cazenave, 1986, p.13)

Assim, na década de 1980 realizam-se cinco Coldéquios visando o did-
logo da ciéncia com diferentes disciplinas num quadro interdisciplinar: o de
Cérdova (1979), o de Fez (1983), o de Washington (1984), o de Tsukuba e o de
Veneza (1986), tendo Gilbert Durand participado no primeiro, no terceiro e
no quinto. O denominador comum destes coléquios pode bem ser sinteti-
zado do seguinte modo: rejeicdo de um dualismo, herdeiro da tradicao car-
tesiana, racionalista e positivista, do sujeito e do objeto, do espirito e da
matéria, da alma e do corpo e aceitacao laboriosa de uma visao holistica por
parte daqueles que “acreditam na unidade de uma realidade que engloba os
elementos desta dualidade” (Jaigu, 1987, p.5; Random, 1987, p.19). Também
Gilbert Durand, do seu lado, sublinhou, no Coldoquio de Cérdova, que era
necessdrio promover uma reconciliacao, depois do “desastre” para o pensa-
mento tradicional que, segundo ele, foi a obra de Averrdis de Cordova (1126-
1198). As consequéncias foram enormes para a tradicdo espiritual ocidental,
ao ponto do proprio Gilbert Durand falar de “iconoclasmo endémico” (Durand,

Joaquim Machado de Aratjo

Alberto Filipe Aratjo

O contributo de Gilbert Durand ao imagindrio da ciéncia

Imagindrios tecnocientificos Il

61



2004, P.9-16, p.16-27; 1996, p.21-26; 1993b, p.21-41), pelo que, segundo ele,
uma das finalidades do coldquio de Cérdova era a de restaurar a “unidade
perdida” entre a ciéncia e a tradicdo espiritual, entre a tradicdo cientifica (ra-
z30) e a tradicao mitoldgica (mito-simbolos-imaginacao): “a finalidade deste
coldquio € de se encontrar pontes, alguns passos de uns para ir ao encontro
de outros” (Durand, 19804, p.305)3.

Nesta perspectiva, a ideia de que a ciéncia, enquanto processo de cons-
trucdo do conhecimento e como caminho incessantemente aberto a sua pro-
pria superacao, que tudo nos pode dizer do mundo, € assim fecundada pela
reposicao, agora numa nova perspectiva, da interrogacao sobre o lugar do ho-
mem no universo e os lacos que ele pode manter com este, abrindo espago, no
campo das ciéncias da natureza, para reencontros com as ciéncias do homem,
onde também se produziram igualmente alteracdes nos modos de apreender e
de estudar a propria atividade do espirito humano.

Neste capitulo, oferecemos inicialmente uma visao de conjunto dos
cinco coldquios realizados em diferentes cidades, pertencentes a diferentes
tradicOes culturais e de significativa amplitude simbdlica%, centrando-nos so-
bretudo no contributo de Gilbert Durand para a temdtica em debate em cada
um deles. Na segunda parte, dissertamos sobre a temadtica da ciéncia e do seu
imagindrio tal como Gilbert Durand a perspectivou fortemente influenciado
pelos contributos de Gaston Bachelard (1973, 2013), pelo “espirito (interdis-
ciplinar) de Cordova’ e pelas abordagens de um conjunto de fisicos, mate-
maticos e biologistas de ponta (Durand, 1988, p.5-14). Desenvolvemos esta
segunda parte em torno de quatro tdpicos fundamentais: os contributos

3 A edicdo da obra aparece com a data de 1980 na contracapa da folha de rosto e no co-
lof&o aparece com a data de 1981.

4 Nas palavras de Michel Random: “Cordue, Tsukuba, Venise, trois lieux trois villes et aussi
trois symboles. Cordue fut durant trois siécles, la ville phare de I'lslam, le péle des Connais-
sances. Tsukuba est devenu un nom des temps modernes, celui d'une exposition symbolisant
le pole des sciences du futur et de la technologie, Venise est la cité¢ des Doges, ob chaque
année, se célébrait le mariage de I'eau et du ciel. [...] Nul lieu mieux que Venise ne pouvait
donc convenir pour célébrer cette nouvelle association de la Science et de la Tradition” (Ran-
dom, 1987, p.17).

5 De acordo com Gilbert Durand, o “espirito de Cérdova” deve ser encarado como uma “re-
volugdo epistemolégica radical, em que as nogdes de simetria temporal, de localizagdo do
fenémeno, da complicagdo do principio de identidade ao mesmo tempo que ela aproxima
o saber cientifico de outros saberes da atividade humana, naquilo que eu chamarei o efeito
de Cérdova” (Durand, 1996, p.62).

Joaquim Machado de Aratjo

Alberto Filipe Aratjo

O contributo de Gilbert Durand ao imagindrio da ciéncia

Imagindrios tecnocientificos Il

62



“cientifico” e “poético” para a “grande mudanca’, as fontes imagindrias do pes-
quisador na orientacdo da descoberta cientifica, o retorno do mito e o didlogo
entre universo da ciéncia e o universo da “poesia” e, por fim, o simbolo e a as-
sociacao do thema cientifico ao mitema.

Importa assinalar, como ponto prévio, que, apesar de Gilbert Durand
nao possuir um pensamento solido e original sobre os desafios daquilo que
podemos chamar, depois de Bachelard, “o novo espirito cientifico”’, tal nao o
impediu de abordar com certa originalidade o imagindrio cientifico, sendo o
seu contributo radicalmente pautado por uma “ciéncia com consciéncia’ (Du-
rand, 19804, p.13-39) na linha de Francois Rabelais, o primeiro pensador a re-
ferir que “Science sans conscience nest que ruine de I'ame™, para, uns séculos
mais tarde, Edgar Morin, precisamente em Science avec Conscience, afirmar:

Pretendo enfim dizer que uma ciéncia empirica privada de reflexdo
como uma filosofia puramente especulativa sao insuficientes. Conscién-
cia sem ciéncia e ciéncia sem consciéncia sdo radicalmente mutiladas e
mutilantes. Os caminhos para complexidade sdo simultaneamente os de
um conhecimento que tenta conhecer-se a si-mesmo, quer dizer de uma

ciéncia com consciéncia. (Morin, 1984, p.24-25)

E, com efeito, este espirito rabelaisiano, apoiado numa “razio aberta’,
numa inter e transdisciplinaridade e inspirado pelo paradigma da comple-
xidade (Morin, 1984, p.256-319), que orienta Gilbert Durand ao longo das
suas andlises, dos seus comentarios e das suas reflexdes no quadro do ima-
gindrio da ciéncia.

Este espirito rabelaisiano abre-se, assim, a uma educagao da imagina-
cdo, entendida como “faculdade (sempre de tipo produtivo e criativo) que
assume e constrdi a coeréncia do ser, tece e projeta as imagens sempre neces-
sdrias a Bildung humana’ (Aradjo; Araujo, 2004, p.14). Por isso, é também ele
que inspira a terceira parte, em que refletimos sobre as implicagoes para a
educacao e a pedagogia da abordagem durandiana sobre o didlogo entre os
universos da ciéncia e da poesia, pugnando por um modo de pensar e de agir

6 “Ciéncia sem consciéncia ndo passa de ruina da alma”, |&se no Pantagruel de Rabelais,
publicado em 1532.

Joaquim Machado de Aratjo

Alberto Filipe Aratjo

O contributo de Gilbert Durand ao imagindrio da ciéncia

Imagindrios tecnocientificos Il

63



educacional que conjugue a objetividade cientifica e a imaginacao poética, que
coloque em pratica a coeréncia entre o “novo espirito cientifico” e o “novo es-
pirito pedagdgico”.

1. A demanda pluridisciplinar
sobre o Espirito e a Ciéncia

O terceiro quartel do século XX abre um caminho preferentemente de
origem interdisciplinar de aproximacdo de campos do saber até entdo dividi-
dos entre ciéncias (ditas) exatas e ciéncias (ditas) humanas, como se aquelas
fossem inumanas e estas inexatas (Cazenave, 1986, p.14). Neste caminho, assu-
mem especial importancia lugares geograficos onde se realizaram relevantes
encontros cientificos, como os Coloquios de Cérdova (1979), de Washington
(1984) e de Veneza (1986), em que Durand participou como orador. Neles, o
nosso autor ilustra ora um processo de construcdo de uma sintaxe comum aos
campos do conhecimento poético e matemdtico, ora o duplo movimento de
reencontros da ciéncia e do imagindrio, assim como desenvolve uma concep-
cao de ciéncias do homem como “ciéncia do confim” e coloca no centro da fi-
losofia a imaginacao retificadora e criadora.

1.1. Em busca de uma sintaxe comum ao poético e ao matemdtico

O Coloquio de Cdrdova (1 a 5 de outubro de 1979) foi organizado por
Michel Cazenave para a France Culture (a emissora cultural da Radio France,
dirigida por M. Yves Jaigu) em torno do tema “Ciéncia e Consciéncia: as duas
leituras do universo” e deriva da necessidade sentida de debater pontos de
vista sobre as descobertas de entdo no campo da Fisica, juntando homens da
ciéncia e pensadores de outras disciplinas com vista a “encontrar pontos, dar
passos de uns em dire¢ao aos outros’, como diz Gilbert Durand logo no ini-
cio da sua comunicacao, intitulada “Orfeu e Iris 8o: a explorac¢ao do imagina-
rio” (Durand, 19804, p.305), ou, como afirma Cazenave (1996), explorar vias

Joaquim Machado de Aratjo

Alberto Filipe Aratjo

O contributo de Gilbert Durand ao imagindrio da ciéncia

Imagindrios tecnocientificos Il

64



de encontro entre o poder da razao humana e a profundidade da sua alma’.
A organizagao deste encontro assume, assim, cardter de grande abertura,
dando a palavra aqueles que vinham sendo “pioneiros no dominio de uma
nova episteme” (Cazenave, 1980, p.11), com vista a, pelo menos “desmaranhar
e esclarecer gracas a uma abordagem pluridisciplinar, no didlogo e interro-
gacdo comum’, questoes como a de “uma unidade psicofisica potencial do
conjunto do universo”, a de “uma consciéncia-energia fundamental de que os
fendmenos fisicos, psicoldgicos, psiquicos e inconscientes seriam os modos
diferentes de manifestacao e o imaginal a transporta’, a da “coexisténcia de
uma matéria e de uma consciéncia ontologicamente diferentes, mas em cons-
tante interacdo entre si” e a consideragao do universo sob o prisma do acaso
e da necessidade ou o pensar que ai se manifestam fendmenos de sentido,
como os descobrem a psicologia das profundidades ou algumas teorias fisi-
cas” (Cazenave, 1980, p.12).

Deste modo, neste Coloquio, o termo consciéncia acaba por ser utiliza-
do num sentido bastante amplo, correspondendo ao “conjunto do que os gre-
gos denominavam o logos, o nous e o pneuma; do que a filosofia cldssica
chamava a razao, o espirito e a alma; do que os ingleses entendem a vez pelos
termos de mind, spirit, soul, awareness e consciousness” (Cazenave, 1980, p.12).

Na sua comunicac¢do, Gilbert Durand assinala a diferenca radical manti-
da por volta dos anos 40 do século XX no campo da epistemologia (e exacer-
bada pelas filosofias romanticas mais naturalistas, entre os “noumenotécnicos”

7 Atemdtica do coléquio de Cérdova viria a ser refomada pelo coléquio de Tsubuka, no Japdo
(6 a 10 de novembro de 1984) “Ciéncia e Simbolos: as vias do conhecimento”, organizado
também por Michel Cazenave (1986), apelando a “um exame critico que tenha em conta os
progressos mais avangados das ciéncias da natureza e das ciéncias do homem, no respeito
métuo de umas por outras, e na vontade de compreender as especificidades e as razées de
cada disciplina representada, de modo que a interdisciplinaridade de partida se transforme
finalmente numa transdisciplinaridade afirmada”, a conseguir “n&o (pela) justaposicdo um
pouco estéril e va de pontos de vista diferentes, mas (pela) pesquisa de linhas de for¢a que
atravessariam igualmente, na sua fungdo inferrogativa, o conjunto de campos de estudo e de
reflexéo” (Cazenave, 1986, p.15). Diz o seu organizador que “é preciso desconfiar de
sinteses muito prematuras”, pelo que o problema central deste Coléquio era “sobretudo per-
guntarse, num duplo movimento, se uma sintese era primeiramente possivel e, se a resposta
fosse afirmativa, em que condicdes precisamente o era” (ibidem, p. 16). Considerando que
“uma sinfese [...] ndo é forcosamente uma reunificagdo de campos diversos”, mas “pode ser
também a descoberta de um ponto a partir do qual se assiste & distribuicdo de diferentes
saberes”, Cazenave pergunta-se mesmo se “uma sintese auténtica ndo deveria vir a ser um
dia uma sintese disjuntiva” (ibidem).

Joaquim Machado de Aratjo

Alberto Filipe Aratjo

O contributo de Gilbert Durand ao imagindrio da ciéncia

Imagindrios tecnocientificos Il

65



da ciéncias e a “fenomenologia da poética”) e procura mostrar como as pesqui-
sas interdisciplinares entretanto desenvolvidas no “Centre de recherche sur
I'imaginaire” (Universidade de Savoie, Universidades de Grenoble Il e III) o
levam a “entrever, se ndo uma teoria unitdria do saber, se ndo uma linguagem
comum, a0 menos um consenso logico, uma episteme que reconciliara (sem as
confundir, insisto e insistirei neste ponto) as eflorescéncias tao polissémicas,
tao libertdrias do imagindrio, da poética fundamental da criatividade humana,
com a formalizacao matemadtica conservadora do principio de economia, dessa
reducdo do arbitrdrio caracteristica do racionalismo” (Durand, 1980a, p.306),
contemplada na definicdo mais geral que se pode dar da ciéncia: “A explicacdo
cientifica é essencialmente a reducdo do arbitrdrio na descricao” (René Thom
apud Durand, 198043, p.305).

O esforco empreendido para tratar informaticamente toda a informacao
produzida naquele centro de pesquisa envolve um confronto tal entre o “poeta”
e 0 “computador” — Durand chama-lhe “Orfeu e Iris 80", como se vé no titulo da
comunicac¢do — conduzem o autor a implicacdes metddico-epistemoldgicas que
traduz em cinco principios ou proposicoes:

1) O pluralismo descontinuo constitutivo — O imagindrio € constituido por
conjuntos radicalmente heterogéneos, nao havendo nenhum processo
de reducdo de um conjunto a outro: “Tal como no caso da teoria logico-
-matemadtica das catdstrofes (desenvolvida por René Thom) como no da
coeréncia taxondmica dos grandes conjuntos miticos e simbolicos, pa-
rece ser adequada a mesma modelizacdo matemadtica do descontinuo”
(Durand, 19804, p.308).

2) A constitui¢do sistémica dos conjuntos semdnticos — Um conjunto co-
erente de imagens nao € uma tautologia, implica antes uma tensao
dialética entre pelo menos dois niveis, um de atualizacdo e outro de
potencializacao, e orienta-se por um principio de “nao-separabilida-
de” que “assegure através de todos os avatares do significante a coe-
réncia, a unidade e a universalidade do significado” (Durand, 1980a,
p.310). E este principio que na fisica “pde em questdo a causalidade
e por conseguinte o tempo newtoniano” e em simbologia “tanto fun-
da ao mesmo tempo o arquétipo e a sincronicidade estudados por
Jung como a contemporaneidade descoberta por Spengler” (Durand,
19804, p.310).

Joaquim Machado de Aratjo

Alberto Filipe Aratjo

O contributo de Gilbert Durand ao imagindrio da ciéncia

Imagindrios tecnocientificos Il

66



3) A indizibilidade ou o “salto” semdntico da mudan¢a — Todo o sistema
pode desaparecer em resultado de uma perda da tensdo sistémica, de
um nivelamento entrdpico do simbolizante, ou repetir os passos pelos
quais ja passou, até porque “para um dado sistema nao hd sendao um
numero limitado de possibilidades de mudanga”, o que explica “as re-
dundancias, as recorréncias absolutamente inevitdveis” (Durand, 1980a,
p-310). Contudo, o determinismo no dominio do imagindrio - isto €, no
dominio dos conjuntos psicoculturais — ndo é o mesmo que o constata-
do “no da conservacao em fortes coordenadas espaciais, ontogenéticas
ou filogenéticas, dos seres vivos”, porque “a sociedade e a psique nao sao
viventes stricto sensu, nao tém lugar proprio mas aproximam-se do se-
mantismo puro como um ideal” (Durand, 1980a, p.311). E este cariter
u-topico ou u-crénico do fendmeno humano que estd na base da indi-
zibilidade total das mudancas do regime da imagem: “E esta diferenca
que € preciso sublinhar entre um sistema macroscdpico (fisico ou bio-
logico) com seu determinismo de fases previsiveis e um sistema simbd-
lico que nao restabelece o seu equilibrio contraditorial sendo por saltos,
catastrofes indiziveis” (Durand, 19803, p.311).

4) As ldgicas implicadas pelas nossas pesquisas sdo légicas do terceiro in-
cluido — O novo espirito cientifico, posto em evidéncia por Gaston
Bachelard (2013) na esteira de eminentes fisicos, contribuiu para a “acli-
matizacao” do uso de uma razao “outra” que a da fisica de Newton ou a
da quimica de Lavoisier, “mas tais 1dgicas foram afinadas e especializa-
das por assim dizer no dominio do imagindrio”, em que “a figura retdri-
ca preferida é o oximoro ou a ironia” e “ndo a metdfora, a metonimia,
mesmo a sinédoque que sao analiticas no sentido kantiano do termo”
(Durand, 19804, p.313).

5) Um sistema de sistemas pode dar conta por sua vez de uma homologia
existente entre a formulacdo matemdtica e o processo poético na sua liber-
dade — A homologia serd o termo mais adequado para entender a analo-
gia, termo utilizado por René Thom para explicar a teoria das catdstrofes,
porque a homologia tem mais a ver com a analogia da atribuicao que
opera sobre uma qualidade comum aos dois elementos diferentes do
que com a analogia da proporcionalidade, cara a Tomds de Aquino (De
veritate, q. 2. a II) que so opera sobre relacdes. A exploracdo da infor-
macao sobre o imagindrio da conta de um processo de informatizagao

Joaquim Machado de Aratjo

Alberto Filipe Aratjo

O contributo de Gilbert Durand ao imagindrio da ciéncia

Imagindrios tecnocientificos Il

67



dos dados acumulados nos processos de pesquisa e de procura de uma
sintaxe comum ao “poeta’ e a0 matemdtico, capaz de por em relacao
concreta as producoes do imagindrio e as necessidades ditadas pela
informadtica e seus algoritmos: “Gracas ao processo comum que vimos
a expor, pelo menos agora o poeta e a matematica aplicada ao seu
programa e a sua mdquina podem dialogar numa sintaxe comum e
respeitar os campos de investigacdo reciprocos como realidades ple-
namente reconhecidas por um e por outro, bem melhor como realida-
des assintoticamente convergentes num sistema epistémico comum”
(Durand, 198043, p.315). [lustra também um modo de preenchimento
do “hiato cavado entre o triunfalismo prometeico da ciéncia cldssica e
a sua boa consciéncia, por um lado, e o gueto dos poemas e dos monu-
mentos da cultura pelos quais sempre se exprimiram o desejo e a
angustia da espécie humana” (Durand, 19804, p.314), congregando in-
tencionalidades tao divergentes como as do “poeta’ e do informadtico,
entre Orfeu e Iris 8o, introduzindo o meio termo, o terceiro incluido
através da antropologia e vislumbrando “uma filosofia nova, sempre a
mesma como escreveria Foucault, grandiosa no seu projeto de remito-
logizacao” (Durand, 19804, p.316).

Nesta comunicacao, Durand acaba, pois, por mostrar como os processos
e resultados da exploracdo do imagindrio — eles que, “pela complexidade desse
coracdo da consciéncia que eles auscultam (inconsciente, psique, psicoide, fe-
nomeno humano etc.) parecem os mais rebeldes ao investimento racional
exigido pela ciéncia’ (Durand, 19804, p.305) — passaram por uma racionaliza-
cao de tipo “novo” empreendida pela grande mutacdo do “novo espirito cienti-
fico”, posta em evidéncia por Bachelard a partir dos avancos epistemoldgicos
no campo da Fisica. Acaba igualmente por enunciar “um sistema de sistemas”
que dd conta de uma homologia existente entre a formulacdo matemadtica e o
processo poético na sua liberdade”, consubstanciado num conjunto de cinco
proposicoes, por ele sintetizadas nos seguintes termos: “heterogeneidade de
conjunto ou logoi que definam arquétipos estaveis; complexidade dinamica e
contraditorial de cada sistema em torno de um eixo que equilibra as contradi-
coOes; mudancas indiziveis por saltos bruscos numa outra forma definida pelo
principio dos limites; logica polissistémica ao menos trivalente; enfim genera-
lizacao de uma sintaxe comum tanto ao poético como ao matemdtico consti-
tuindo uma ratio, um discurso perfeitamente racional mas diferente do da
logica e do determinismo cldssicos” (Durand, 19804, p.314).

Joaquim Machado de Aratjo

Alberto Filipe Aratjo

O contributo de Gilbert Durand ao imagindrio da ciéncia

Imagindrios tecnocientificos Il

68



1.2. O duplo movimento de reencontros da ciéncia e do imagindrio

O Coloquio de Fez (11 a 15 de maio de 1983) versou o tema “O Espirito
e a Ciéncia”, impulsionado pela constatacao de que, ao longo de todo o século
XX, se foi sedimentando a conclusdo que “o Espirito participa diretamente
nos fendmenos observados; ou que inversamente, o estudo dos fendmenos
observados nos informa indiretamente sobre os mecanismos profundos do
Espirito’, como o fisico e fildsofo Jean E. Charon (1984, p.18), a quem coube a
direcdo deste Coloquio. Nele se reafirma o lugar incontorndvel que o Espirito
ocupa no campo de investigacdo da Ciéncia e se reflete sobre as implicacoes
do didlogo entre ambos no questionamento da nocdo de Real, bem como no
enriquecimento, a partir do olhar cientifico, do conhecimento da natureza do
proprio Espirito (d'Espagnat, 1985, 1994):

Podemos afirmar, desde jd, que este fim de século (referia-se ainda ao
século XX) sera marcado por novos desenvolvimentos no conhecimento
da Matéria, principalmente devidos a elaboracdo de um melhor “modelo”
cientifico para representar o nosso Espirito e as suas interacoes com o
mundo que nos rodeia. Certamente que reside ai uma direcdo irreversi-

vel do caminho da evolugao cientifica. (Charon, 1984, p.18)

Abordando a “trilogia unitdria do real: o Ser, a Alma e o Espirito”, na
conclusao deste Coldquio, Jean Charon (1984, p.453-471) discute, a luz da Fi-
sica, a nogao do real objetivo e afirma que a realidade cientifica ndo existe
agora independente daquele que a ela se dedica, que nela se implica, enfim que
a constrdi nos planos da Intuicdo e da Razao: “Intuicdo e Razao sao, de fato,
dois polos necessdrios a extensao da Realidade, logo também ao desenvolvi-
mento da Ciéncia. E como nao hd Fatos sem simbolos, também nao had Razao
sem Intuicao associada” (Charon, 1984b, p. 468).

O autor conclui, pois, que o desenvolvimento crescente do Espirito, en-
quanto extensdo da Realidade, s6 se pode realizar num jogo de relacoes sob o
signo da Razao e da Intuicdo, parecendo esta abordagem ilustrar a preocupa-
cao dos tedricos da Fisica Contemporanea com as relacées que podem ocorrer
entre matéria e espirito, e que Jean Charon denomina de Psicofisica. Esta, por
sua vez, ndo podera ficar indiferente ao par arquétipo-simbolo se quiser me-
lhor compreender o Real ou a Realidade: “Atribuir a Alma o poder de nomear,
quer dizer de transformar os arquétipos em simbolos, é o primeiro passo da

Joaquim Machado de Aratjo

Alberto Filipe Aratjo

O contributo de Gilbert Durand ao imagindrio da ciéncia

Imagindrios tecnocientificos Il

69



esséncia para a existéncia, o primeiro passo para uma vinda ao mundo de uma
Realidade existencial na qual virdo, trazidos pela Alma, incarnar-se o Ser e o
Espirito” (Charon, 1984, p.470).

O Coloquio de Washington (2 a 5 de setembro de 1984) continuou a
aprofundar o tema “O Espirito e a Ciéncia”, agora com o subtitulo “Imagindrio
e a Realidade”, colocando a reflexdo dos participantes o problema das relacoes
e das interacoes entre o nosso Espirito e a Realidade. A partir de meados do
século XX, este tema central da investigacao filosofica tornou-se também tema
central da Fisica, que abandona a ideia de conhecer a Realidade como tal por
se ter tomado consciéncia de que apenas fornece “aproximacoes” dessa mesma
Realidade. No terceiro quartel do mesmo século, acrescenta-se a duvida intro-
duzida por alguns fildsofos e fisicos sobre a propria nocao de Realidade “obje-
tiva’ e a insisténcia no papel fundamental que as “formas imagindrias” jogariam
sobre o nosso Espirito, vindo até a propor o modelo de uma Realidade de na-
tureza essencialmente mental (Charon, 1985, p.13-14).

A comunicacdo de Gilbert Durand tem por titulo “O tempo dos reen-
contros: imagindrio da ciéncia e ciéncia do imagindrio” realcando logo desde o
inicio que “na maior parte do tempo nao ha disjuncio entre o campo do ima-
gindrio e o pragmatismo cientifico” (Durand, 1985, p.123), como deduz do
estudo exaustivo de diversas civiliza¢oes e das fases de uma “longa duracao”
histdrica de uma delas, se por “ciéncia’ entendermos “um saber humano que
visa estabelecer relacGes constantes entre diversos fenomenos de que os mais
estdveis servem de referencial (massa, distancia, velocidade da luz etc.), cons-
tituindo essa abordagem um quadro explicativo, sendo causal, e permitindo
por isso agir sobre os fenémenos considerados” (Durand, 1985, p.123) e por
“imagindrio” entendermos “o campo geral da representacao humana sem qua-
lificacdo explicativa ou prdxica, isto é, o campo balizado por sensagdes e
imagens perceptivas, imagens mnésicas, signos, simbolos, imagens oniri-
cas, disposicao das imagens em narracoes etc.” (Durand, 1985, p.123). Durand
assinala, depois, a “nitida cesura, até mesmo [...] antagonismo” que nos ultimos
séculos “se produziu entre a Ciéncia e o seu ambiente representativo geral”
dando origem a fase “iconoclasta’ da episteme ocidental, em que se deixa “ras-
gar” a cultura ocidental “entre o universo dos fenémenos, depois — com o po-
sitivismo - dos fatos, e o resto, quer dizer o universo das representacdes
estéticas, religiosas, sociais, existenciais etc., seja reduzida a um dos seus ele-
mentos”, esforcando-se as pedagogias cientistas por “reduzir o dominio do

Joaquim Machado de Aratjo

Alberto Filipe Aratjo

O contributo de Gilbert Durand ao imagindrio da ciéncia

Imagindrios tecnocientificos Il

70



imaginario (psiquico, religioso, artistico etc.) ao papel de epifenomeno de uma
fenomenologia fatual e material” (Durand, 1985, p.124).

Constatando que “as epistemes antecedem nitidamente as pedagogias”
(Durand, 1985, p.125), € nesse “avanco” que o autor situa a sua comunicacao,
porque “esse avanco epistemologico é bem o tempo de reencontros entre a
abordagem do sdbio especialista das ciéncias da natureza (fisica, astronomia,
biologia, genética etc.) e o consenso imagindrio que explore o especialista das
ciéncias da cultura’ (Durand, 1985, p.125-126). Do lado dos primeiros, constata
que, no terceiro quartel do século XX, “fisica, astronomia, biologia, genética
trocam o estrito horizonte positivista da observacao contra representacoes
tedricas que utilizem a antropologia cujo terreno mais global é bem o imagi-
nario” (p.126). Do outro lado, “o antropdlogo (o psicdlogo, o socidlogo, o histo-
riador) chegam a uma conceitualizacdo que tenta delimitar de maneira cada
vez mais operatoria senao explicativa o imenso campo que implica [...] a repre-
sentacdo humana” (p.126). Conclui o autor que “hd um duplo movimento de
reencontros da ciéncia e do Imagindrio, onde, embora os objetos do saber
permanecam nitidamente separados e individualizados, tendem a unificar-se
0s conceitos, os métodos, a mentalidade epistémica”. Mas ressalva:

Trata-se de uma espécie de “circulo” epistemoldgico onde se vé pouco
a pouco a investigacao cientifica descolar do estrito campo positivista
da “observacao”’, enquanto que, ao inverso, os saberes da “ndo-observa-
¢ao"- ou “ciéncias” da representacao, do espirito, Geisteswissenschaften
etc. — se empenham em transformar a experiéncia subjetiva, ndo repe-
titiva etc., em redes coordenadas, em “experimentacao” de que certas
derivadas se tornam “observaveis”. Nao querendo exagerar esta situ-
acao “circular”, dizemos que um consenso - que é feito sempre de
concessdes mutuas! — tende a constituir-se entre as carateristicas do
“espirito cientifico” e os funcionamentos da “representacao”’, quer dizer

do imagindrio. (Durand, 1985, p.126)

Na sua comunicacao, Durand explora varias modalidades de “reencon-
tros”. Ai assinala a grande mudanga epistemoldgica promovida pel’'O Novo
Espirito Cientifico de Gaston Bachelard (2013) e as consequentes revolucoes
epistemoldgica e poética que convergirao, mais do que numa filosofia da com-
plementaridade, “numa bacia semantica, conceitual e metaférica comum” (Du-
rand, 1985, p.127), vindo também a contribuir para a mudanca no pensamento

Joaquim Machado de Aratjo

Alberto Filipe Aratjo

O contributo de Gilbert Durand ao imagindrio da ciéncia

Imagindrios tecnocientificos Il

71



cientifico das metaforas portadoras de conceitos — “uma parte da conceituali-
zagdo cientifica, se imaginaliza de alguma forma” (Durand, 1985, p.127) — sen-
do possivel encontrar uma convivéncia conceitual e metafdrica, entre a ciéncia
e a antropologia e a emergéncia de uma axiomdtica que emerge diretamente
do imaginario, tal como é definido pelo autor. Exemplo disso é o conceito de
similitude que se integra na noc¢ao primordial de sym-bolon e cuja funcao, jd
explanada por ele n'As estruturas antropoldgicas do imagindrio (1993a), é a de
“ligacdo de todo o fendmeno, por metdfora ou metonimia, antitese ou hipérbo-
le, antifrase ou hipotipose, a um outro fendmeno que nele é simbolizante ou
que é simbolizado” (Durand, 1985, p.128). O prdprio Durand introduzira ja, a
proposito do imaginario, a nogdo de “trajeto antropologico”, isto €, de “uma li-
gacdo reversivel e de uma ‘inseparabilidade’, entre a psique individual e o con-
senso histdrico-cultural”.

Defende Durand que “a ciéncia da matéria” tem procedido a conceitua-
lizagOes que integram noc¢oes até entdo isoladas nas qualificagoes do espirito,
diminuindo o fosso “estabelecido, apds Descartes pelo menos, entre alma e
corpo, entre matéria e espirito, entre observacao empirica e representacao
imagindria” (Durand, 1985, p.130). Por outro lado, o imagindrio incorporou
categorias de investigacao provenientes da abordagem no campo “cientifico” e
da tripla faculdade em que reside a constituicao do objeto “cientifico”, ou seja,
a andlise (decomposi¢ao do dado em fendmenos distintos), a determinacao (es-
tabelecimento de relacdes entre os fendmenos distinguidos) e a hierarquia
(classificagdo dos ditos fendmenos em relacdo de acordo com o critério da sua
constancia): “Elementos, relacoes, constantes, e, por conseguinte, varidveis, sao
bem os constituintes de toda a abordagem cientifica. As quatro operacgdes de-
limitam um espaco e um tempo. Toda a ciéncia representa o seu objeto numa
topologia e numa cronologia. O imagindrio ndo escapou a essas categorias de
investigacao” (Durand, 1985, p.131-132). Neste sentido, enuncia como no cam-
po da “antropologia” tém sido superados desafios colocados ao seu estatuto de
cientificidade, como o da repetibilidade do fenomeno em estudo ou, quando
esta nao € experimentalmente possivel, o da exaustividade da experiéncia, em
que se destaca “a erudicdo do observador e se possivel a erudi¢ao diversifica-
da” (Durand, 1985, p.132). Neste aspecto, emergem estudos que reabsorvem o
principio do terceiro excluido pela ldgica cldssica e tomam como tecido cons-
titutivo do “objeto” antropoldgico a tensdo contraditorial entre os seus ele-
mentos (Wunenburger, 1995), acabando por relevar como verdadeiramente
paradigmatico, na antropologia mais do que noutros lugares, o conceito de

Joaquim Machado de Aratjo

Alberto Filipe Aratjo

O contributo de Gilbert Durand ao imagindrio da ciéncia

Imagindrios tecnocientificos Il

72



simbolo: “o simbolo - e o seu desenvolvimento discursivo, o sermo mythicus —
constitui o0 modelo de todo o objeto de pensamento humano, e a fortiori do
pensamento reflexivo do homem sobre si mesmo: psique individual, socieda-
de, socialidade, histdria etc.” (Durand, 1985, p.135). Neste sentido, “tal como no
objeto das ciéncias fisicas, temos na ciéncia humana um real velado, cujo
desvelamento é uma decisdo do observador, que lhe dita os limites e as confi-
guracdes, mas sabendo bem que a complexidade sistémica do objeto transbor-
da esses mesmos limites” (p.135).

Esta complexificacao contraditorial do objeto da antropologia acarreta
uma modificacdo dos conceitos que regem o determinismo e acolhe “esquemas
de causalidade muito complexas e cuja ordem de encadeamentos e de suces-
soes permanece indeterminada, mesmo se se chega a fixar para cada elemento
duas ocorréncias possiveis” (Durand, 1985, p.138), pelo que se pode “estabelecer
um modelo de mudanca, mas € interdito concluir numa lei”, permanecendo
“uma incerteza (recorde-se Heisenberg) fundamental que sé se pode tornar
certeza quando se verificou a jusante, a posteriori, 0os acontecimentos subse-
quentes. Uma vez mais € a andlise da subsequéncia que é causa do esquema
explicativo da antecedéncia” (Durand, 1985, p.138-139).

1.3. A Ciéncia do Homem como Ciéncia do Confim
e a imaginagdo retificadora e criadora no centro da filosofia

O coloquio de Veneza (3 a 7 de marco de 1986) tem como tema “A cién-
cia face aos confins do conhecimento: o prélogo do nosso passado cultural” e
€ motivado pela constatacao dos importantes avancos da ciéncia (especial-
mente a fisica e a biologia) e as consequentes alteracdes seja no campo episte-
moldgico seja na vida quotidiana por via das aplicacdes tecnologicas. Este
fendmeno traz para a ordem do dia a oportunidade da problematizacao da re-
lacdo entre a ciéncia e a tradicdo, reconhecendo as suas diferencas fundamen-
tais, mas também a sua complementaridade capaz de conduzir a formulacao
de uma nova visao da humanidade, ndo necessariamente numa perspectiva
metafisica mas impulsionada por “uma pesquisa verdadeiramente transdisci-
plinar numa troca dinamica entre as ciéncias exatas, as ciéncias humanas, a
arte e a tradicao”, na convic¢do de que “o estudo conjunto da natureza e do
imagindrio, do universo e do homem, poderia assim melhor nos aproximar do
real e nos permitir melhor fazer face aos diferentes desafios da nossa época’,

Joaquim Machado de Aratjo

Alberto Filipe Aratjo

O contributo de Gilbert Durand ao imagindrio da ciéncia

Imagindrios tecnocientificos Il

73



como se pode ler no comunicado final do mesmo Coldquio intitulado “Decla-
racdo de Veneza” (UNESCO, 1986, p.6).

Neste Coldquio, organizado pela Unesco com a colaboragao da Funda-
cao Giorgio Cini, Gilbert Durand coloca a questdo: “A ciéncia do homem, ci-
éncia dos confins do conhecimento?” (UNESCO, 1986, p.63-69). A sua afirmacao
de uma “ciéncia do homem” (no singular), quando nos deparamos com uma
significativa pluralidade de “ciéncias do homem” (psicologia, histdria, econo-
mia, sociologia, linguistica...), reconhece que as abordagens setorizadas des-
tas “sdo também dependentes de uma complexa [...] relacdo de incerteza’,
assim como reconhece que as mesmas integram um “campo” com um “deno-
minador comum’”, o de que “todo o fenémeno humano € portador e produtor
de sentido”, que o préprio Durand encontra “no Imaginario, isto é no reserva-
tério simbolico pelo qual o homem assina a sua presenca e assegura a sua
comunicacdo interespecifica” (UNESCO, 1986, p.64).

Nesta perspectiva, a “ciéncia do homem”, retomando toda “uma antropo-
logia marginalizada pelo positivismo” e “estudando o que da sentido, isto é, co-
locando-se de chofre no processo de simbolizacao, € ciéncia limite se assim se
pode dizer e se debruca sobre os extremos confins do conhecimento” (UNESCO,
1986, p.64). Ela assenta em trés pontos: 1) a “relacdo de incerteza” da antropolo-
gia e a tomada de consciéncia da mesma; 2) a coloca¢do do imagindrio humano
como referencial, como “indicador” da hominizacao e, por conseguinte, a coloca-
¢ao da etiologia da espécie humana, das “imagens fundamentais” enquanto seu
programa simbdlico, como abertura da via cientifica a antropologia; e 3) o “lugar
comum” simbolico da Ciéncia do Homem que a erige ipso facto como “Ciéncia
dos confins do saber”, como sugere o proprio Coldquio de Veneza, e, nesse sen-
tido, ela assinala as ténues barreiras colocadas entre ciéncia e filosofia e adverte
para as “dominancias” explicativas (nomeadamente tendéncias reducionistas,
“moralistas” ou de totalitarismo ético) inerentes a abordagens setoriais dos dis-
tintos campos disciplinares: “Assim que se poe epistemologicamente em guarda
as dominancias explicativas, assim que se tem em conta as relatividades de tra-
jetdrias e de incertezas fundamentais, nada impede entdo considerar nesses
confins antropoldgicos que sao o lugar (topos) exato da nossa ciéncia que sao
legitimas uma moral individual, uma politica de uma sociedade dada, uma filo-
sofia do devir humano. Nao mais totalitdrio fechamento nas cadeias explicativas
lineares [...], mas defini¢oes, finitudes extremas — confins! — abrindo sobre o

Joaquim Machado de Aratjo

Alberto Filipe Aratjo

O contributo de Gilbert Durand ao imagindrio da ciéncia

Imagindrios tecnocientificos Il

74



infinito do sentido” (UNESCO, 1986, p.65-66) que a mensagem contém, mas
cujo cumprimento semantico nao esta terminado.

Assim sendo, “a Ciéncia do Homem ¢é passivel de todas as conceituali-
zacOes e metodologias do saber” (UNESCO, 1986, p.69), mas o erro reducio-
nista consiste em remeter a antropologia para uma ideologia que considera o
Homem como resultante de todos os “confins” epistemoldgicos: “Ela nao se
pode acantonar num abaixo de todo o saber de uma época moderna” (p. 69). Ela
“situa-se nesse entrecruzamento sempre aberto de todas as epistemologias” e,
por isso, diz o autor, “a Ciéncia do Homem é Ciéncia do Confim” (p.69).

A perspectiva durandiana defende assim que a Ciéncia do Homem é
“assintdtica em relacao ao seu objeto que € a propria transcendéncia de toda a
reducdo” e que a linha curva “foi o inventdrio estrutural e taxonémico do Ima-
gindrio”. Esta opcao epistemoldgica, diz o autor, “exige uma mudanca filosofi-
ca: o abandono das nog¢oes chave da filosofia ocidental filha de Aristdteles, a
saber o encadeamento analitico e a percepc¢do, leva a recolocar no centro das
nossas filosofias a imaginacao retificadora e criadora” (UNESCO, 1986, p. 69).

2. O imagindario da ciéncia

O primeiro artigo de Gilbert Durand em que a nocdo de ciéncia aparece
pela primeira vez foi publicado em 1964 nos Cahiers Internationaux de Symbo-
lisme e € reeditado em L'dme tigrée. Les plurieles de psyché (1980, p.13-39). Versa
sobre “Science et conscience chez Gaston Bachelard” e nele o autor assume
uma orientagao epistemoldgica de teor rabelaisiano:

A consciéncia agoniza na falta de uma terra real em que ela possa cres-
cer, acreditar e embelezar-se. E uma ciéncia sem consciéncia € bem um
suicidio singular dissolvido na objetividade, alienado de qualquer dife-
renc¢a e nao mais possuindo um local onde as suas esperancas intimas

possam enraizar-se e tornar-se uma realidade. (Durand, 1980, p.14)

Com estas palavras, Durand deixa bem clara a sua posicao face a uma
ciéncia naturalista e objetiva que separa os “eixos da ciéncia” (dominio do con-
ceito cientifico) dos “eixos da poesia” (dominio florescente da imagem e do

Joaquim Machado de Aratjo

Alberto Filipe Aratjo

O contributo de Gilbert Durand ao imagindrio da ciéncia

Imagindrios tecnocientificos Il

75



simbolo), considerando que se trata de um divdrcio mortal que sé contribui
para a “desfiguracao da consciéncia’, enfim para uma “consciéncia infeliz".

Posteriormente, como ja dissemos, Gilbert Durand participou de trés
coléquios dedicados a Ciéncia e a Tradicdo espiritual e em 1979 edita Science
de I'homme et tradition onde ja sinaliza, ao longo do Capitulo 4 (“Hermetica
ratio et science de 'homme”), a sua orientacdo declaradamente hermetista.
Esta orientacdo € marcada pelas quatro consequéncias do Principio de Simili-
tude — a ndo-metricidade, a ndo-objetividade, o ndo-agnosticismo e a nao-du-
alidade - e, por outro lado, pela firme oposicao ao “dualismo ldgico” — a que
contrapoe o Postulado da “nao-dualidade logica’, o Tertium datum (o conhecido
Principio do Terceiro Incluido), o Principio da “Coincidéncia dos Contrdrios”
(Coincidentia Oppositorum), assim como a “Sincronicidade”, que, alids, caracteri-
zam a denominada 1dgica “contraditorial” (Beigbeder, 1972)® que é uma logica
da subjetividade, pensada, por exemplo, por Stéphane Lupasco (1947 e 1952) e
Francois Dagognet (1964).

2.1. Os contributos “cientifico” e “poético” para a “grande mudan¢a”

Em 1988, Gilbert Durand publica o artigo “Le(s) grand(s) changement(s)
ou l'apres Bachelard” (p.5-14), onde defende que o “Novo Espirito Cientifico”
estd bem longe de fundar-se nos progressos indefinidos de uma analitica, por-
que “repousa deliberadamente numa polémica constitutiva, numa Filosofia do
Nao” (Durand, 1988, p.7) e que tal posicao permite pensar que a oposicao clas-
sica entre ciéncia racional e devaneio poético pode vir a ser superada, porque
os principios de identidade e do terceiro-excluido ndo serdo certamente deter-
minantes numa “Filosofia do nao” (Bachelard, 1973). Além disso, Bachelard nao
identifica o par imaginacdo-imagindrio com a folle de logis (Malebranche), antes
o encara, na linha de Coleridge e de uma tradicao romantica florescente (Nova-
lis, Carus, Schubert etc.), como imaginatio vera dotada de uma dignidade criati-
va que produz todo um devaneio criativo com as suas obras vivas. Tudo isto

8 Sobre esta temdtica, bastante complexa, remetemos o leitor para a tese de Doutoramento de
Estado em Letras e Ciéncias Humanas de Marc Beigbeder infitulada Contradiction et nouvel
entendement, 1972. Nela o autor oferece uma panordmica de uma Légica do contraditério,
fortemente influenciada pelas teses de Stéphane Lupasco (1900-1988) aplicada a vdrios
dominios disciplinares (Matemdticas, Microfisica, Biologia, Psicologia, Sociologia, Antropo-
logia Social, Linguistica efc.).

Joaquim Machado de Aratjo

Alberto Filipe Aratjo

O contributo de Gilbert Durand ao imagindrio da ciéncia

Imagindrios tecnocientificos Il

76



permite a Gilbert Durand pensar (ainda que igualmente admita que se mante-
nha em Bachelard a separacao entre o saber racional e o saber imaginativo) que,
sob a batuta de Hermes e ndo mais de Prometeu ou até de Orfeu, o didlogo
entre o “novo espirito cientifico” e as “poéticas do devaneio” se faca gradual-
mente na segunda metade do século XX e se prolongue no século XXI: “e todo
o sistema pende assim para um novo universo epistémico que vai revivificar a
criatividade” (Durand, 1988, p.8). Neste contexto, Durand cita um conjunto de
autores do lado das ciéncias, especialmente da fisica de ponta, que, segundo ele,
em muito contribuiram para que o conhecimento seja encarado como constru-
cao simbdlica do homem, assim como os seus estudos representam um enorme
interesse epistemoldgico para as prospectivas do imagindrio®. Cita igualmen-
te alguns epistemdlogos, como Stéphane Lupasco, Henri Atlan, Edgar Morin,
Marc Beigbeder ou Paul Feyerabend, e o biologista Rupert Sheldrake, cujo livro
A New Science of Life: The Hypothesis of Formative Causation (1981) terd chamado
a sua atencao. Nao esquece ainda de mencionar La Gnose de Princeton (1974) de
Raymond Ruyer em que o autor ensaia uma espécie de balan¢o da mudanca
profunda da episteme do século XX: “O termo de gnose — saber integral e inte-
grante — aplicando-se muito bem a este esfor¢o de encontro entre os dois sabe-
res ainda separados por Gaston Bachelard [o saber racional (racionalismo
cientifico) e o saber ligado as imagens (poética do devaneio)]” (Durand, 1988,
p.9). Estes dois saberes, por sua vez, inauguram uma “nova razao” que reconfor-
ta uma fenomenologia organizada do imagindrio ja antes explorada quer pela
psicandlise, quer pela psicologia de profundidades.

Num segundo momento do estudo, Durand avan¢a com algumas no-
cOes capitais caras a alguns autores por ele citados e que, por sua vez, lhe pa-
recem ter uma maior convergéncia com os dois saberes acima referidos:

a) a nocao de thema*, formulada por Gerald Holton, tem a ver com a “psi-
canalise objetiva’ (Bachelard) e com as noc¢oes de “arquétipo” de Jung, da
“fase da representacao” de Sorokin e, muito particularmente, com os

9 Sdo citados, entre outros, Gerald Holton (The Scientific Imagination. Case Studies, 1978),
David Bohm (Wholeness and the Implicate Order, 1980), Olivier Costa de Beauregard (La
Physique Moderne et les Pouvoirs de I'Esprit, 1981), Bernard d'Espagnat (A la recherche
du réel - Le regard d'un physicien, 1979), James Jeans (The Mysterious Univers, 1930), llya
Prigogine (Physique, temps et devenir, 1980), Fritjof Capra (The Tao of Physics, 1975).

10 De acordo com Gilbert Durand (1988, p.10), é no seio de “uma subjetividade thematica
que uma hipétese cientifica se coloca”.

Joaquim Machado de Aratjo

Alberto Filipe Aratjo

O contributo de Gilbert Durand ao imagindrio da ciéncia

Imagindrios tecnocientificos Il

77



conceitos de “schémes verbais” do imagindrio (Gilbert Durand) e de mito-
logemas (Jung, Karl Kérenyi, Gilbert Durand) (Durand, 1988, p.10);

b) a nocao de “implicacao”’, formulada por David Bohm, associada ao prin-
cipio do tertium datum e proxima do arquétipo hermetista do Unus Mun-
dus, da teoria junguiana de psicoide e mesmo da nocao de “imaginacao
criadora’ no sentido que lhe confere Henry Corbin, ou seja, de narrativa
visiondria organizadora e doadora de imagens e de formas imaginais em
ordem a uma “vis archetypa ndo formal” (Durand, 1988, p.10);

¢) anogao de “creode” (que significa etimologicamente “encaminhamen-
to necessdrio”), criada por C. H. Waddington, retomada pelo matemdtico
R. Thom, e integrada pelo bidlogo Rupert Sheldrake sob o nome de “for-
ma causativa’ ou “campo morfogenético’, a qual tem muito a ver com a
sua no¢ao e “bacia semantica’ (Durand, 1988, p.10- 11);

d) a nog¢ao de “nao-separabilidade” (Durand, 1993b, p.172-184), cara ao
fisico Bernard d'Espagnat, provém da fisica quantica e é importante
para se compreender a nogao de simbolo com tudo aquilo que ela impli-
ca (processo de identificacdo semantica entre duas identidades — a loca-
lizavel e a ndo localizavel): esta nao-inseparabilidade esta na base do
processo imagindrio de simbolizacdo na medida em que no simbolo,
como o sugere a sua etimologia grega, “o significado é inseparavel do
seu significante” (Durand, 1988, p.11).

Gilbert Durand escreve, atendendo ao conjunto das nog¢des enuncia-
das, que as grandes conceitualizacdes provenientes especialmente das teo-
rias fisicas pos-einsteinianas (razao ativa — os “eixos da ciéncia” na terminologia
de Bachelard) e aquelas que provém das exploracoes do imagindrio da sim-
bolica pos-freudiana (imaginacao-imagindrio — os “eixos da poesia” na ter-
minologia de Bachelard) convergem para fundar o momento epistemologico
pos-bachelardiano:

O pds-Bachelard que carateriza o final do nosso século XX desenha,
portanto, um saber global — bem proximo das figuragGes holisticas do
Hermetismo, da Renascenca ou das Naturphilosophie romanticas — que
se pode sem abusos chamar novamente gnose , quer dizer de saber inte-

gral, integrante num plano de igualdade heuristica o saber racional e o

Joaquim Machado de Aratjo

Alberto Filipe Aratjo

O contributo de Gilbert Durand ao imagindrio da ciéncia

Imagindrios tecnocientificos Il

78



saber imaginario. [...] Do mesmo modo que a antropologia, de modo
mais ou menos declarado, manifesta um retorno a uma abordagem
compreensiva parente da do hermetismo e fazendo do mito de Hermes

o mito piloto do nosso tempo. (Durand, 1988, p.12)

Este “pds-Bachelard” faz-se com contributos provenientes simultanea-
mente do lado cientifico (conceitos/Logos) e do lado poético (imagens/Mythos):
as nocgoes de thema, de “implicacao’, de “creode” (“caminho possivel”)™, ou de
“campo morfogenético’, e de “nao-separabilidade” cruzam-se com as nocdes de
“schéme imagindrio”, de “unus mundus”/“mundus imaginalis”, de “bacia seman-
tica’ numa espécie de “sincronicidade” junguiana ou, se preferir, de uma “nova
alianca” (o termo € de I. Prigogine) entre esses dois mesmos saberes:

Um dada alianca entre aquilo ontem era um pesado positivismo socio-
logico e a fantasia — ou devaneio para retomar o termo bachelardiano —
artistica é exigida pela “creode” epistemoldgica na qual somos colocados
pela convergéncia de saberes. E nesta “nova alianga’ que reside a com-
preensao ativa desta “grande mudanca’ na qual se compromete clara-

mente a reflexdo do III milénio. (Durand, 1988, p.12-13)

2.2. As fontes imagindrias do pesquisador na orientacdo
da descoberta cientifica

Em 1994, Gilbert Durand edita L'Imaginaire (O Imagindrio. Ensaio acerca
das ciéncias da filosofia da imagem), um pequeno livro em que se debruca sobre
“O imagindrio da ciéncia” (Durand, 2004, p.68-71). Ai salienta que “Hd muito
tempo que a ciéncia ocidental se defrontou com as concepc¢des imagindrias” e
se refere a obra La formation de lesprit scientifique, de Bachelard (1947), para
afirmar como sendo trabalho desnecessdrio o esforco por mostrar que a cién-
cia se formava somente a partir do momento em que as imagens eram evacu-
adas do pensamento cientifico, porquanto as imagens acabam, de uma forma

11 “Creode” ou “chreod” é um termo criado pelo bidlogo inglés C. H. Waddington para repre-
sentar a via de desenvolvimento seguido por uma célula & medida que cresce para formar
parte de um organismo especializado. Combinando as raizes gregas para “necessério” e
“caminho”, o termo foi inspirado pela propriedade de regulacdo. Quando o desenvolvimen-
to é perturbado por forcas externas, o embrido tenta regular o seu crescimento e diferencia-
¢do, refornando & sua trajetéria de desenvolvimento normal.

Joaquim Machado de Aratjo

Alberto Filipe Aratjo

O contributo de Gilbert Durand ao imagindrio da ciéncia

Imagindrios tecnocientificos Il

79



ou de outra, por se incrustar nos conceitos cientificos ou mesmo teorias de
ponta: o conceito de onda (0 continuo), o conceito de corpusculo (o desconti-
nuo), o principio de incerteza (Heisenberg), o conceito de catdstrofe, o conceito
de bootstrap (Geoffrey Chew)™, a teoria das supercordas, entre outros.

Neste contexto, escreve Durand que “a precisao cientifica nao pode abrir
mao de uma realidade velada (Bernard d’Espagnat), onde os simbolos, estes
objetos do imagindrio humano, servem como modelo” (Durand, 2004, p.71), e
realca o contributo de Gerald Holton para explicar o papel que os sistemas da
imagem (“pressupostos tematicos” ou themata) desempenham na “orientacao
singular da descoberta” (p.70). A nocao de themata, de acordo com Gilbert
Durand, constitui uma abordagem otimista para fundamentar o imagindrio
(apolineo ou dionisiaco): “Na sua generalidade formal, os themata se aproxi-
mam (descontinuo-continuo; simplicidade-complexidade; invaridncia-evo-
lucdo etc.), dos arquétipos junguianos ou do que denominamos de esquemas
(schémes no original)” (p.70). Neste sentido, Durand assinala que Gerald Holton
demonstrou, na sua obra The scientific imagination, que as descobertas cientifi-
cas mais importantes, realizadas, por exemplo, por Kepler, Newton, Copérnico
e sobretudo Niels Bohr e Einstein

foram de alguma forma pressentidas pela formacio e as fontes imagind-
rias de cada pesquisador [...]. Este estudo minucioso de Gerald Holton
permite-nos perceber que, atualmente, e para explicar as suas proprias
orientacdes, o pensamento cientifico vé-se constrangido a pedir auxilio
ao mesmo imagindrio durante tanto tempo reprovado, no século 17, pelo

iconoclasmo das teorias origindrias... (Durand, 2004, p.70-71)

2.3. O retorno do mito e o didlogo entre universo da ciéncia
e o universo da “poesia”

Em 1996, Gilbert Durand foca o tema da ciéncia nos dois primeiros
capitulos de Introduction @ la Mythodologie. No primeiro capitulo, intitulado
“Le Retour du Mythe": 1860-2100, a propdsito da segunda motivacao que lhe

12 Sobre este conceito, leia-se Le Tao de la Physique, de Fritiof Capra (1996, p.291-294). Refi-
ra-se igualmente o comentdrio elogioso do autor na mesma obra ao criador da nogdo de
bootstrape (p.332).

Joaquim Machado de Aratjo

Alberto Filipe Aratjo

O contributo de Gilbert Durand ao imagindrio da ciéncia

Imagindrios tecnocientificos Il

80



parece estar na base da ressurgéncia deliberada do mito no século XX, refere
que a obra de Bachelard intitulada La philosophie du non (1940) provocou um
auténtico choque no campo da epistemologia cldssica e, por conseguinte, o
proprio paradigma da “razdo cldssica’ ficou igualmente abalado. Por outras pa-
lavras, Bachelard, com a sua obra, provocou uma subversao epistemologica®,
quer dizer um corte epistemoldgico, ja antes iniciada com Le nouvel esprit
scientifique (1934). Nesta linha, Durand referiu também o contributo de Max
Planck, de Einstein, Niels Bohr, Wesner Heisenberg, Wolfgang Pauli para o
questionamento das bases da fisica cldssica e da geometria euclidiana. Nao
esquecendo, contudo, de citar alguns epistemologos mais recentes, tais como
Stéphane Lupasco, Edgar Morin, entre outros, pelo seu contributo para escla-
recer a ruptura epistemoldgica destacada por Bachelard. Ainda neste mesmo
capitulo, Durand menciona o célebre coldquio de Cordova, realizado em 1979,
onde, como desenvolvemos jd, pela primeira vez em muitos séculos cientistas
de varias disciplinas das chamadas “Ciéncias duras”, com especial destaque
para os fisicos de ponta, os neurologistas e psicofisiologistas, discutiram du-
rante cinco dias com representantes das Ciéncias do Homem (filosofos, espe-
cialistas das ciéncias das religioes, psicdlogos de profundidades, literdrios etc.)
sobre o tema das relacdes e das fronteiras entre ciéncia e consciéncia: “Esta é,
de fato, a segunda motivacdo da mudanca do mito no fim do século XIX: a
mitologia das Luzes, que carregou com sucesso brutal todas as artimanhas da
razao, aniquilou-se subitamente pelas transformac¢des nao-euclidianas, nao
cartesianas, ndo newtonianas da propria razao” (Durand, 1996, p.30).

No segundo capitulo, intitulado “Epistémologies du Signifié”, Durand,
na linha do espirito do Coldquio de Cordova e de uma perspectiva nao-carte-
siana evidenciada por Bachelard (1996, p.52-53)*, trata de explicar a possibili-
dade de didlogo, agora bem “real”, entre o universo da ciéncia e o universo
dos devaneios (“réveries”, que € um termo caro a Bachelard), de que o mito é

13 Citando o préprio Gilbert Durand, salientamos que “ce phénoméne de subversion épistémo-
logique s’enracine dans le XIX® siécle par les éléves de Gauss, par les géométries de Riemann
et de Lobtchevski” (Durand, 1996, p.29).

14 Veja-se, na mesma obra de Bachelard (2013, p. 139-183), o Cap. VI, intitulado “L'épistémo-
logie non-cartésienne”. Gilbert Durand considera Bachelard “o primeiro reconciliador, o pri-
meiro cientista que se apercebeu que se existe de fato uma certa ordem metodolégica, 16gica
e epistemoldgica da ciéncia, existe igualmente uma ordem na ndo<iéncia, uma ordem da
poética, do devaneio, do imagindrio...” (Durand, 1996, p.52). Sabemos bem que a distan-
cia entre ciéncia e poesia se foi atenuando na obra de Bachelard (1996, p. 52-53), tal como
o demonstrou Gilbert Durand (1980, p. 13-39; 1987, p.5-14).

Joaquim Machado de Aratjo

Alberto Filipe Aratjo

O contributo de Gilbert Durand ao imagindrio da ciéncia

Imagindrios tecnocientificos Il

81



o paradigma por exceléncia. Neste contexto, diz Gilbert Durand, torna-se ne-
cessdrio voltar novamente a re-unir o logos e o mythos, o trivium e o quadrivium,
enfim fomentar o didlogo entre as ditas “Ciéncias duras” com as disciplinas da
Tradicdo se se pretender inaugurar simultaneamente uma epistemologia “uni-
tdria na sua diversidade, sistémica e holistica™ talvez mesmo uma nova “gnose
de Princeton” na terminologia de Raymond Ruyer (1974) (Durand, 1996, p. 49).

E assim, Durand (1988, p.5-14) retoma a posteridade epistemoldgica
de Bachelard, citando alguns autores que participaram, a sua semelhanga,
no “Coldéquio de Cérdova’ (1-5 de outubro de 1979) e contribuiram para
estabelecer um frutuoso o referido didlogo, falando naturalmente a partir
do seu préprio dominio, com conceitos de nao-separabilidade, de relativi-
dade, de impossibilidade de observacao etc., mas abertos igualmente, como
foi o caso de Olivier Costa de Beauregard e de Fritjof Capra a parapsico-
logia e existéncia mesmo de “meta-fisica” e as misticas orientais. Daqui chega-
-se a objetividade “velada” cara a Bernard d'Espagnat contrdria ao conceito
imperializante de uma “objetividade pesada”’ (Durand, 1996, p.55). Seguida-
mente, Gilbert afirma que os nossos habitos logicos sao igualmente subverti-
dos pelos paradoxos, como o “paradoxo de Langevin”, enaltecendo igualmente
a nocdo de dissimetria, fala da teoria do simbolo, da “probabilidade condi-
cional” de Costa de Beauregard e do “principio de nao-separabilidade” de
Bernard d'Espagnat (Durand, 1996, p.56-58) e refere-se também a Louis de
Broglie e a Heisenberg para reforcar a nocdo de deslocaciao do fenémeno,
assim como a sua coexisténcia de ndo-separabilidade, o seu enraizamento
pela simetria num “algures” que levam a questionar “a nogao de identidade,
este principio de identidade que € o dogma de toda a epistemologia e da fi-
losofia cldssicas desde Aristdteles” (Durand, 1996, p. 60).

15 De acordo com Fritjof Capra, “Le dualisme cartésien et la vision mécaniste du monde se sont
ainsi avérés & la fois bénéfiques et nuisibles. lls ont réussi & permettre le développement de la
technologie et de la physique classique mais ont eu des conséquences néfastes pour notre
civilisation. Il est fascinant de voir que la science du XX° siécle, qui provient du dualisme car-
tésien et de la vision mécaniste du monde, et qui, bien sir, n’est devenue possible qu'a partir
d'une telle vision, friomphe maintenant de cette fragmentation et nous raméne & I'optique
unitaire exprimée dans la philosophie de la Gréce antique et de |'Orient” (Capra, 1996,
p. 23). Estamos certos que neste contexto, Gilbert Durand ndo poderia deixar de reverse nas
consideracdes finais de Fritiof Capra, na sua obra mais conhecida intitulada Le Tao de la
Physique, que ele intitulou La Nouvelle Pensée Scientifique (1996, p.333-345), assim como
a comunicagdo do mesmo autor intitulada “Le Tao de la physique”, 1980-1981, p.43-53.

Joaquim Machado de Aratjo

Alberto Filipe Aratjo

O contributo de Gilbert Durand ao imagindrio da ciéncia

Imagindrios tecnocientificos Il

82



2.4. O simbolo e a associacdo do thema cientifico ao mitema

Todas as referéncias emprestadas a epistemologia de ponta servem a
Durand para tratar do tema do simbolo:

Por conseguinte, constata-se como a teoria do simbolo, que coloca por
assim dizer a “causalidade” do simbolizante num simbolizado frequen-
temente inacessivel, “algures” mas determinando a pluralidade dos im-
pactos simbolicos é confortada pela teoria que sustenta a “probabilidade
condicional” de Costa de Beauregard. [...] A esséncia do fendmeno situ-
a-se naquilo d’Espagnat chama de “ndo-separabilidade”, naquilo que
Costa chama “algures”, naquilo que nds, pessoas das ciéncias inexatas,
chamamos de sentido, quer dizer as conotac¢des inesgotaveis do fenome-
no. E o semantismo, é a referéncia simbdlica que conta mais do que a sua
“localiza¢do” nas coordenadas cartesianas ou mesmo no espaco-tempo

einsteiniano. (Durand, 1996, p.58 -59)

No quadro da nogao de simbolo, Durand apreciou muito o contributo
do matemadtico René Thom que escreveu que o “O simbolo é a coeréncia (no
sentido fisico do termo, quer dizer o fato que as coisas podem ser conjunta-
mente sem que haja exclusdo) de dois tipos diferentes de identidade” (Durand,
1996, p.110). Por outras palavras, constata-se entdo que ha dois principios de
identidade: um ligado ao simbolizante denominado de “localizacao” (“identida-
de de localiza¢ao”), e outro ligado ao simbolizado denominado de “nao locali-
zavel” (“identidade do ndo-localizavel”). A respeito deste tipo de identidade,
salienta Gilbert Durand:

A simbolizacao chama o sentido por um nome, uma imagem, um concei-
to que, assim nomeado, reenvia a um léxico. O léxico localiza a apela¢ao
num tempo, senao mesmo um espaco, mais banal. E de qualquer modo
uma espécie de “ficha do estado civil” com data e lugar de nascimento. [...]
O Iéxico esboga resumidamente o que Bachelard denomina de “perfil”, se
ndo epistemoldgico, pelo menos de uso nocional. E a isso que René Thom

chama “identidade de localizacao”. (Durand, 1996, p.60-61)

E, pois, este ultimo principio de identidade que d4 conta da “natureza
inesgotavel do algures do mito” (Durand, 1996, p.61) e mesmo da semantica
profunda do préprio simbolo. Gilbert Durand prefere chamar-lhe de “identidade

Joaquim Machado de Aratjo

Alberto Filipe Aratjo

O contributo de Gilbert Durand ao imagindrio da ciéncia

Imagindrios tecnocientificos Il

83



de nao-separabilidade” (Bernard d’Espagnat) ou ainda de “identidade semantica’
(também “compreensao” ou conotacao):

E estas duas identidades estdo ligadas, “coerentes”; cada uma dessas iden-
tidades é dada apenas pela outra. No simbolo, o inexprimivel do simboli-
zado, do sentido, tem necessidade do meio de expressao do simbolizante.
Vice-versa, qualquer simbolizante sé ganha sentido ao referir-se ao inex-
primivel que simboliza. Escrevia, outrora, que o simbolo era a “epifania do
mistério”. O sentido inexprimivel exprime-se localizando-se, mas toda a
localizagao lexical, ainda que reduzida a mais estrita semidtica, necessita,
para ndo ser imbecil, ganhar do sentido... Dai a obra do artista e do poeta
que localizam, dai a do miticiano que “sincroniza’, que captura o sentido

das redes inesgotaveis da expressao. (Durand, 1996, p.61)

Neste contexto, a no¢do de thema cientifica (o plural é themata), cara a
Gerald Holton, € associada por Durand ao “mitema’, que € o tema mais preg-
nante e redundante constitutivo do mito, afirmando que ambos se universali-
zam seguindo globalmente o mesmo caminho epistemoldgico, ainda que haja
uma unica diferenca. Citando Bernard d'Espagnat, o nosso autor aponta-a: é
que o mito “refere o dever-ser ao modelo de um Ser tedrico que o funda, en-
quanto a ciéncia refere um sendo (étant) (fato, objeto, verificacdo, experiéncia
etc.) a um dever-ser 1égico-matemdtico que € colocado a uma axiomatica. (E
acrescenta:) Nos dois casos, o procedimento é o mesmo (Durand, 1996, p.62).

3. Implicacoes da démarche transdisciplinar
para uma nova educacéo

Como acima referimos, a UNESCO reconhece “a urgéncia de uma pes-
quisa verdadeiramente transdisciplinar numa troca dinamica entre as ciéncias
exatas, as ciéncias humanas, a arte e a tradicao”, considerando que “o estudo
conjunto da natureza e do imagindrio, do universo e do homem, poderia assim
melhor nos aproximar do real e nos permitir melhor fazer face aos diferentes
desafios da nossa época’ (Durand, 1986, p.6).

Esta proclamacao comporta uma critica ao “ensino convencional da ci-
éncia por uma apresentacao linear dos conhecimentos” porque este “dissimula

Joaquim Machado de Aratjo

Alberto Filipe Aratjo

O contributo de Gilbert Durand ao imagindrio da ciéncia

Imagindrios tecnocientificos Il

84



a ruptura entre a ciéncia contemporanea e as visoes desatualizadas do mundo”
e o reconhecimento da “urgéncia da pesquisa de novos métodos de educacao,
que tenham em conta os avancos da ciéncia que agora se harmonizam com as
grandes tradicdes culturais, cuja preservacdo e estudo aprofundado parecem
fundamentais” (Durand, 1986, p.6).

Esta proclamacao em favor de uma educac¢ao em ciéncia dirigida para a
universalidade e a transdisciplinaridade € reforcada pelos principais desafios
da humanidade na atualidade e convidam a uma episteme inspiradora de um
novo modo de pensar a educacdo e a pedagogia. Esse novo modo de pensar
deve ser capaz de conjugar os principios pelos quais se deve reger a acao edu-
cativa e os modos de acesso e apropriacdo do conhecimento produzido no
ambito das ciéncias da matéria e do espirito, conduzindo a uma educacao em
ciéncia que sabe distinguir entre a liberdade de pesquisa e a responsabilidade
social do cientista quer na iniciativa quer na aplicacao das suas pesquisas.

Se, com Durand (1980), tivermos em atenc¢do que “os homens também
sempre pensaram, mas que traduzem o seu pensamento em formulacdes rela-
tivas, gracas a razoes ou a ldgicas que sao radicalmente diferentes segundo a
conjuntura da episteme global de uma dada sociedade, num momento dado”
(Durand, 1980, p.317), a problematizacdo da educacao e da pedagogia na atu-
alidade deve partir dos avancos cientificos mais significativos, recensear o
“potencial imagindrio absolutamente extraordindrio” (p.319) revelado pelos
cientistas nos diversos campos do saber e que contribuiu para o avanco da
humanidade “de decomposicdo em decomposicao, de diferenciacao em dife-
renciacao’, dando conta de um modo de pensar que afirma ao mesmo tempo
uma separacio e uma conjuncio. K a partir das proposicdes formuladas racio-
nalmente na época atual, analisadas, ndo em si mesmas ou em funcao da légica
utilizada na sua formulacao, mas através da teoria ldgica que elas pressu-
poem — “ndo had razdo sem uma teoria logica” (Durand, 1980, p.321) — e que se
revela nas imagens que ela mobiliza e na “disposicdo de razao entre essas ima-
gens” (Durand, 1980, p.321).

Este novo modo de pensar deve, assim, distanciar-se quer do racionalis-
mo dogmatico quer do realismo ingénuo, como adverte Gaston Bachelard
(1973) ao fazer da Filosofia do Ndo a Filosofia do Novo Espirito Cientifico. Trata-se
de um modo de pensar e de agir pedagdgico que integra a imaginacao criadora
através do sujeito que se faz imaginativo, um modo que conjuga a objetividade

Joaquim Machado de Aratjo

Alberto Filipe Aratjo

O contributo de Gilbert Durand ao imagindrio da ciéncia

Imagindrios tecnocientificos Il

85



cientifica e a imaginacdo poética, a esfera da abstracdo e a esfera do concreto, a
relacdo voluntarista e viril, e a relacao intimista (Wunenburger, 2012, p.213).
Este modo de integrar complementarmente o dominio do conceito e o domi-
nio da imagem, o animus e a anima, dd especial relevo a uma pedagogia da
imaginacdo que reconhece no cogito do “sonhador” a capacidade para reunir
em si as “ideias motrizes do espirito” responsaveis pela formacdo dindmica das
representacoes abstratas (dominio do conceito) e as representacdes simboli-
cas, metafdricas ou alegoricas (dominio da imagem). Este modo de pensar e
trabalhar, numa espécie de coincidentia oppositorum, as imagens e os conceitos,
duas linhas divergentes da vida espiritual, visa a formacao do conhecimento
objetivo e a construcao do psiquismo imaginante, trazendo para o plano da
prdtica educativa a coeréncia entre o “novo espirito cientifico” e o “novo espi-
rito pedagdgico” (Duborgel, 1983; Araujo; Araujo, 2004).

Referéncias

ARAUJO, Alberto Filipe; ARAUJO, Joaquim Machado. Figuras do Imagindrio
Educacional. Para um novo espirito pedagdgico. Lisboa: Instituto Piaget, 2004.

BACHELARD, Gaston. La Philosophie du Non. Essai d'une philosophie du nouvel esprit
scientifique. Paris: PUF, 1973.

BACHELARD, Gaston. Le nouvel esprit scientifique. 8. ed. Paris: PUF, 2013.
BEIGBEDER, Marc. Contradiction et nouvel entendement. Paris: Bordas, 1972.
CAPRA, Fritjof. The Tao of Physics. New York: Random House, 1983.
CAPRA, Fritjof. Le Tao de la Physique. Paris: Sand, 1996.

CAZENAVE, Michel (dir.). Science et Conscience. Les deux lectures de I'Univers. Paris:
Editions Stock et France-Culture, 1980.

CAZENAVE, Michel. “Avant-propos: Une pensée en mouvement”. In Colloque de
Tsukuba, Sciences et symboles: Les voies de la connaissance. Paris: Albin Michel;
France-Culture, 1986, p.11-16.

CAZENAVE, Michel. La science et 'dme du monde. Paris: Albin Michel, 1996.
CHARON, Jean E. (dir.). LEsprit et la Science: Colloque de Fés. Paris: Albin Michel, 1984.

CHARON, Jean E. (dir.). L'Esprit et la Science 2 — Imaginaire et Réalité: Colloque de
Washington. Paris: Albin Michel, 198s.

DAGOGNET, Francois. La raison et les remédes. Paris: PUF, 1964.

DUBORGEL, Bruno. Imaginaire et pédagogie. De I'iconoclasme scolaire a la culture des
songes. Toulouse: Privat, 1983.

Joaquim Machado de Aratjo

Alberto Filipe Aratjo

O contributo de Gilbert Durand ao imagindrio da ciéncia

Imagindrios tecnocientificos Il

86



DURAND, Gilbert. Science de I'homme et tradition. Le nouvel esprit anthropologique.
Paris: Berg International, 1979.

DURAND, Gilbert. “Orphée et Iris 8o: lexploration de I'imaginaire”. In Michel
Cazenave (dir.). Science et Conscience. Les deux lectures de I'Univers. Paris: Editions
Stock et France-Culture, 19804, p.305-316.

DURAND, Gilbert. L'dme tigrée. Les pluriels de psyché. Paris: Denoél et Gonthier, 198ob.

DURAND, Gilbert. “Le temps des retrouvailles: Imaginaire de la science et science de
limaginaire”. In Jean E. Charon (dir.), L'Esprit et la Science 2 — Imaginaire et Réalité:
Colloque de Washington. Paris: Albin Michel, 1985, p.123-142.

DURAND, Gilbert. “La Science de L'Homme. Science des Confins de la Connaissance”.
In UNESCO, Colloque de Venise. La science face aux confins de la connaissance: le prologue
de notre passé culturel. Rapport Final. Paris: UNESCO, 1986, p.63-69.

DURAND, Gilbert. “Le(s) grand(s) changement(s) ou l'apres Bachelard”. Cahiers de
L'Imaginaire, n. 1, 1988, p.5-14.

DURAND, Gilbert. Les Structures Anthropologiques de I'Imaginaire. 11. ed. Paris: Dunod,
1993a.

DURAND, Gilbert. L'imagination symbolique. 3. ed. Paris: PUF, 1993b.

DURAND, Gilbert. Introduction a la Mythodologie. Mythes et sociétés. Paris: Albin
Michel, 1996.

DURAND, Gilbert. O Imagindrio. Ensaio acerca das ciéncias e da filosofia da imagem.
Traducdo de Renée Eve Levié. 3. ed. Rio de Janeiro: Difel; Editora Bertrand Brasil, 2004.

ELIADE, Mircea. Tratado de Histéria das Religides. Tradu¢ao de Natdlia Nunes e
Fernando Tomaz. Lisboa: Edi¢ées Cosmos, 1977.

ELIADE, Mircea. Aspects du mythe. Paris: Gallimard, 1983.

ESPAGNAT, Bernard d'. Une incertaine réalité: le monde quantique, la connaissance et la
durée. Paris: Gauthier-Villars, 1985.

ESPAGNAT, Bernard d'. Le réel voilé. Analyse des concepts quantiques. Paris: Fayard, 1994.

ESPAGNAT, Bernard d’; KLEIN, Etienne. Regards sur la matiére. Des quanta et des
choses. Paris: Fayard, 1993.

HOLTON, Gerald. The Scientific Imagination: With a New Introduction. Cambridge,
Mass: Harvard New Press, 1998. [Gilbert Durand cita frequentemente nos seus
estudos a edi¢ao francesa: L'imagination scientifique. Traducao de Jean-Francois
Roberts. Paris: Gallimard, 1981].

JAIGU, Yves. Préface. In AA.VV. La Science Face Ayx Confins de la Connaissance. La
Déclaration de Venise. Colloque International. Paris: Editions du Félin, 1987, p.5-6.

LUPASCO, Stéphane. Logique et Contradiction. Paris: PUF, 1947.
LUPASCO, Stéphane. Le Principe d'antagonisme et la logique de Iénergie. Paris: PUF, 1952.
MORIN, Edgar. Science avec conscience. Paris: Fayard, 1984.

NICOLESCU, Basarab. “L'imaginaire sans images: symboles et themata dans la
physique contemporaine”. Cahiers de L'Imaginaire, n. 1, 1988, p.25-36.

Joaquim Machado de Aratjo

Alberto Filipe Aratjo

O contributo de Gilbert Durand ao imagindrio da ciéncia

Imagindrios tecnocientificos Il

87



RANDOM, Michel. “Lesprit de Venise". In AA.VV. La Science Face Aux Confins de la
Connaissance. La Déclaration de Venise. Colloque International. Paris: Editions du Félin,
1987, p.15-26.

RUYER, Raymond. La Gnose de Princeton. Paris: Fayard, 1974.

UNESCO. Déclaration de Venise. “Communiqué final du Colloque”. In Colloque de
Venise. La science face aux confins de la connaissance: le prologue de notre passé culturel.
Rapport final. UNESCO, 3-7 mars 1986, p.5-7.

WUNENBURGER, Jean-Jacques. A Razdo Contraditdria. Ciéncias e Filosofias Modernas: O
Pensamento do Complexo. Tradugao de Fernando Tomaz. Lisboa: Instituto Piaget, 1995.

WUNENBURGER, Jean-Jacques. Gaston Bachelard. Poétique des Images. Paris: Mimesis,
2012.

Joaquim Machado de Aratjo

Alberto Filipe Aratjo

O contributo de Gilbert Durand ao imagindrio da ciéncia

Imagindrios tecnocientificos Il



A teoria dos
universais no
século 21!

Corin Braga?

Traducdo de Luisa Assuncdo Pesché

1 O autor gentilmente nos concedeu o direito de publicagdo
de uma vers&o deste texto em lingua portuguesa, elabora-
da a partir do original em francas.

2 Docente de literatura comparada na Faculdade de Letras
da Universidade BabesBolyai em Cluj, Roménia. Doutor
em Literatura (Universidade Babes-Bolyai, Cluj) € em Filoso-
fia (Universidade Jean Moulin, Franga). E diretor do Phan-
tasma (Centro de Estudos da Imaginagéo) em Cluj, da re-
vista académica Caietele Echinox, das colecdes de livros
Mundus Imaginalis (Editora Dacia, Cluj) e Phantasma (Edi-
tora Tracus Arte, Bucareste); vice-presidente do Centre de
Recherches Internationales sur I'lmaginaire (CRI2i). E-mail:
corinbraga@yahoo.com.

Corin Braga

A teoria dos universais no século 21

Imagindrios tecnocientificos Il

89



A critica arquetipica teve seu auge em meados do século XX, com as
grandes sinteses da antropologia e da psicologia, da histdria das religides, da
literatura e das artes plasticas realizadas por C. G. Jung, Gaston Bachelard,
Northrop Frye, Gilbert Durand, Mircea Eliade ou Joseph Campbell. Em segui-
da, o desconstrutivismo e o pds-modernismo cético, por um lado, e a psicolo-
gia cognitiva e positivista, por outro, negaram a nocao do arquétipo, como um
conceito especulativo e improvdvel. Nessas condi¢oes, qual seria hoje o status
do arquétipo e de seus avatares — a esséncia, o paradigma, o principio, a arché ou
o telos — como instrumento heuristico e taxondmico do imagindrio humano?

Felizmente, o tempo das posi¢des fandticas a favor ou contra tal conceito
acabou. Nao se trata mais de aceitar plena e incondicionalmente uma ou outra
atitude, seja ela positiva ou cética. Nos distanciamos suficientemente para ver o
que € valido nas criticas pds-estruturalistas e para rejeitar generalizacdes desne-
cessdrias. Nossa abordagem nao se alinha a concepc¢ao puramente “pds-moder-
na’ de denunciar e rejeitar o conceito de arquétipo, mas de analisa-lo de maneira
lucida, sine ira et studio. Nao temos o objetivo de demonstrar, de maneira maxi-
malista, que as estruturas centradas ocupam efetivamente todos os dominios da
criacdo, nem que estas sejam artefatos conceituais impostos indevidamente. Pre-
tendemos estudad-las da maneira mais objetiva possivel. Analisaremos também
o status atual do conceito de esquema, paradigma e arquétipo, nao para nega-los
completamente através do ceticismo pds-moderno, mas para constatar se, junto
a eles, ndo existem outras estruturas menos logocéntricas, mais livres, até mes-
mo descentradas e andrquicas, dos “restos” que chamaremos de anarquétipos.

Em um outro estudo (Braga, 2007), ao realizar uma arqueologia do termo
arquétipo, distinguimos trés significados principais do conceito: ontologico (ou
metafisico), antropologico (ou psicoldgico) e cultural (ou filoldgico). Em uma sis-
temadtica de invariantes arquetipais que se assemelha a nossa, Joseph Carroll
(2004), um dos atuais representantes do neodarwinismo, distingue universais
transcendentais e universais naturalistas. Os tedricos “transcendentais” postu-
lam a existéncia de realidades espirituais absolutas, enquanto os tedricos “natu-
ralistas” afirmam a existéncia de uma natureza humana comum, que possui
padroes cognitivos repetitivos. Os primeiros estdo ao lado da metafisica, enquan-
to os segundos sao antropdlogos que procuram invariantes na psique humana.

Primeiramente, a critica dos arquétipos metafisicos, enquanto essén-
cias (eide), ideias (noeta), modelos (paradigmata) platonicos, que levou ao

Corin Braga

A teoria dos universais no século 21

Imagindrios tecnocientificos Il

90



colapso da metafisica, empreendida por Nietzsche, Heidegger e Derrida, ndo
nos concerne aqui. Por outro lado, nos interessamos pelo significado antropo-
logico, em que a “batalha pelo arquétipo” continua violenta. E veremos que se a
aceitacdo neokantiana de categorias autobnomas da psique, de “formas simbdli-
cas” (E. Cassirer) ou de arquétipos psicologicos (C. G. Jung) foi rejeitada pelo
pos-estruturalismo, pelo desconstrutivismo e pelo pds-modernismo, a ideia de

" ou

“estruturas inatas’, “primitivos”, “esquemas imagéticos” (image schemas), “for-
mas espaciais” e “padroes narrativos” € encontrada nos “tedricos naturalistas”
contemporaneos, representantes do neoevolucionismo, da neurociéncia, da
psicologia cognitiva, das teorias da linguagem e do discurso. Revisaremos essas
teorias atuais a fim de verificar o que elas podem oferecer como bases neurold-

gicas e cognitivas ao conceito de “estruturas centradas’.

Essa direcao encontra seus antecedentes no formalismo russo e no ges-
taltismo alemao. Em contraste com as arquetipologias direcionadas a seman-
tica, nomeadamente a realidade referencial (exterior ou interior), como a de
Northrop Frye, os formalismos comecaram a rastrear invariantes na semiotica,
nas estruturas formais do pensamento, da linguagem e do discurso. Nas déca-
das de 1960 e 1970, a escola estruturalista francesa investigou invariantes,
“morfologias’, “gramadticas” das formas narrativas e estéticas. A partir da déca-
da de 1980, a psicologia cognitiva anglo-saxdnica assumiu e modificou a pes-
quisa sobre os mecanismos de pensamento, criacao e compreensao, produgao
do discurso e de significado. Finalmente, a partir dos anos 1990, a neurocién-
cia, a etologia e a “psicologia evolucionista” realizaram importantes constata-
cOes para a compreensao do aparato psiquico e da natureza humana comum.

Neste estudo, para produzir uma tabela sindptica das variantes do con-
ceito de universais, ndo seguiremos a cronologia histdrica da constituicao dos
campos expostos acima, mas uma ordem dedutiva, partindo das disciplinas
mais “gerais’, ou seja, “fundamentais”, as disciplinas mais complexas e indivi-
dualizadas, melhor ancoradas na andlise de formas concretas. Comegaremos
entdo pela psicologia neodarwiniana, que localiza as “estruturas inatas” no ge-
noma de nossa espécie. Continuaremos examinando as contribui¢des da neu-
rociéncia sobre os mecanismos corticais da producao de “mapas mentais”, para
em seguida sistematizarmos as contribuicdes da linguistica e da retdrica cog-
nitivista, o que nos permitird revelar os schemata da cognicdo as macroestru-
turas e superestruturas do discurso.

Corin Braga

A teoria dos universais no século 21

Imagindrios tecnocientificos Il

91



A “psicologia evolucionista” (evolutionary psychology) parte do axioma da
“mente adaptada” (adapted mind), segundo a qual a relacao entre o organismo e
0 meio ambiente é uma matriz que precede todos os outros comportamentos
sociais, psicoldgicos ou semidticos?. A principal funcao do aparato psiquico
tem sido garantir a melhor adaptacao e integracao (inclusive fitness) de nossa
espécie as condi¢coes planetdrias nos ultimos dois milhdes de anos, embora
por vdrios milénios as condi¢oes ambientais tenham mudado massivamente
por causa da presenca humana. Finalmente, a psique € organizada por estrutu-
ras psicoldgicas motivacionais e cognitivas inatas, formadas durante um pro-
cesso adaptativo de selecdo natural (Carroll, 2004, p. VI).

Para resolver os problemas colocados pelo Pleistoceno, o cérebro teria
desenvolvido “modulos cognitivos” (cognitive modules), estruturas neurais ca-
pazes de gerenciar as necessidades especificas de adaptacdo de cada drea. Se os
psicologos evolucionistas estdao divididos, por um lado, entre as hipoteses de
uma “modularidade macica” (ou seja, de uma concepg¢ao do cérebro como uma
maquinaria composta por modulos independentes automadticos e eficientes,
tdo numerosos quanto as funcdes que assumem, a exemplo da visualidade) e
de uma “fluidez cognitiva” (que supode a prevaléncia de funcOes transversais de
integracdo e comunicacdo entre esses mddulos), por outro lado, concordam
em se opor a teoria da tabula rasa, na qual o cérebro se move apenas por meio
de formas e conteudos adquiridos (Carroll, 2011, p.20-21).

Isso nos leva a postular a existéncia de “universais humanos” que sao here-
ditdrios e ndo criados pela experiéncia e pela cultura: “the human mind contains a
rich array of innate structures that have evolved through the adaptative process of
natural selection” (Carroll, 1999, p.171). Juntamente com mddulos cognitivos
(como o médulo de percepgao visual ou da linguagem), com sistemas ou mecanis-
mos de comportamento (instinto de sobrevivéncia e identidade individual, repro-
ducdo, sexo e educacdo dos filhos, parentesco e relacoes familiares, reciprocidade
e vida social, aprendizagem e cognicdo) com fatores de personalidade (introver-
sdo/extroversdo, empatia/antagonismo, estabilidade/inseguranca emocional,
aplicacdo/negligéncia, curiosidade/indiferenca) e com emogoes bdsicas (alegria,

3 VerJ. H. Barkow, L. Cosmides &J. Tooby (eds.). The Adapted Mind: Evolutionary Psychology
and the Generation of Culture. New York: Oxford University Press, 1992; S. Mithen. The
Prehistory of the Mind: The Cognitive Origins of Art, Religion, and Science. London: Thames
& Hudson, 1996.

Corin Braga

A teoria dos universais no século 21

Imagindrios tecnocientificos Il

92



tristeza, medo, raiva, desgosto, desprezo, surpresa), esses “universais” sdo instru-
mentos através dos quais a psique opera o “mapeamento cognitivo’ da realidade.

Junguianos como Anthony Stevens (2004, p.9 et seq) constatam nas pes-
quisas em etologia e evolucionismo uma confirmacao da teoria dos arquétipos. E
se C. G. Jung hesitou em atribuir os arquétipos a dreas cerebrais definidas, a pes-
quisa em “neuroteologia” parece ser capaz de localizar no cérebro arquétipos reli-
giosos, como o “eu’ ou a imagem de Deus+ Mas se a arquetipologia junguiana
ainda corre o risco de permanecer “metafisica’ e especulativa, a de Gilbert Durand
(2016, p.25 et seq), baseada na reflexologia de W. Betcherev, N. Kostyleff, E. Min-
kowski etc., pode encontrar facilmente uma base atualizada na pesquisa contem-
poranea. Os trés “reflexos dominantes” (postural, digestivo e copulativo), que
orientam os regimes imagindrios durandianos, sao de certo modo retomados e
incluidos nos “sistemas comportamentais” da psicologia evolucionista. Mutatis
mutandis, em principio, seria possivel realocar a “arquetipologia geral” de Gilbert
Durand aos “universais humanos” da psicologia evolucionista.

As neurociéncias realizam uma contribuicao ainda mais importante ao
estabelecer a existéncia de “primitivos” ou de estruturas mentais inatas. Assim
como os neodarwinianos partem do axioma da mente adaptada durante a evo-
lucdo (adapted mind), os neurologistas contemporaneos postulam a mente cor-
porificada (embodied mind), ou seja, a dependéncia da atividade mental das
estruturas cerebrais e do organismo em geral. Antonio Damasio, por exemplo,
denuncia o “erro de Descartes” de ter separado as duas substancias, a res cogi-
tans da res extensa, a alma do corpo. Segundo sua pesquisa, mesmo as faculda-
des aparentemente mais independentes, como a razao e a vontade, nao estao
livres de condicionamentos corporais. Elas dependem tanto de diferentes
massas neurais precisas, como de mecanismos bioquimicos para regular a ati-
vidade do corpo e do cérebro (Damasio, 1994).

Essa congruéncia se deve ao suporte cortical que organiza as fun¢des do
cérebro em todos os seus niveis. Durante a evolucdao da humanidade, por meio

4 Cf. McKinney, L. Neurotheology. Virtual Religion in the 2 1% Century. Cambridge: American
Institute for Mindfulness, 1994; Alper, M. The “God” Part of the Brain. A Scientific Interpreta-
tion of Human Spirituality and God. Naperville: Sourcebooks, 1996; d'Aquili, E. & Newberg,
A. B. The Mystical Mind. Probing the Biology of Religious Experience. Minneapolis: Forfress
Press, 1999; Newberg, A.; d'Aquili, E.; Rause, V. Why God Won't Go Away. Brain Science
and the Biology of Belief. New York: Ballantine Books, 2001.

Corin Braga

A teoria dos universais no século 21

Imagindrios tecnocientificos Il

93



de processos de desenvolvimento, os neurénios se organizaram em grupos
especializados em resolver vdrios problemas de adaptacdo formando “mapas
neurais”. Mais especificamente, de acordo com a teoria dos grupos neurais de
Gerald Edelman, as “folhas” sensoriais, como a retina, projetam informacoes
sobre diferentes regides do cortex, em que os neurdnios receptores se retinem,
por repeticdo dos estimulos que carregam as mesmas sinapses, nos mapas
neurais. Cada objeto percebido dd origem a vdrios padrdes de agrupamento de
neurdnios, dependendo das modalidades e submodalidades de percepc¢ao —
como visdo, forma, movimento, cor, som, cheiro etc. (Turner, 1996, p.23).

A natureza dos mapas neurais é parcialmente inata e parcialmente ad-
quirida. O numero de neurdnios e suas combinacdes em padroes excede
muito a quantidade de informacdes que podem ser armazenadas no DNA e,
portanto, é logicamente impossivel atribuir uma programacao genética a todos
os mapas corticais. O que é transmitido geneticamente € a instrugdo sobre a
organizacao dos neuronios, a formacao de grupos neurais, sua forma, seu nu-
mero, sua conectividade etc. Serdo as experiéncias de vida, a repeticao de esti-
mulos, a adaptacdo ao meio, que determinarao a formacdo e a especializacdo
desses sistemas corticais em mdédulos cognitivos (Rohrer, 2005, p.176).

Um dos mecanismos mais importantes para explicar a atividade cere-
bral sdo os “neurdnios-espelho” descobertos por Giacomo Rizolatti e Vittorio
Galleses, pesquisadores da Universidade de Parma. Segundo suas pesquisas, a
ativacdo de neurdnios sensorio-motores localizados no cortex primdrio causa
a ativacao de outros neuronios localizados no cortex parietal e vice-versa,
como se esses grupos de neurdnios fossem espelhados. O sinal de um movi-
mento corporal e o sinal da percep¢ao visual desse movimento se combinam,
fazendo com que os neurdénios receptivos que acolhem o sinal visual ou audi-
tivo de um gesto feito por outra pessoa “acionem” os neurénios motores que
nos permitem reproduzir o mesmo gesto. Em outras palavras:

(1) Imaginar uma acao ou uma percepg¢ao ativard quase sempre a mesma
rede neural que é acionada quando executamos essa a¢ao ou experimen-

tamos essa percep¢ao; (2) Observar uma ac¢ao ativara aproximadamente

5 Ver Giacomo Rizolatti; Corrado Sinigaglia. Les neurones miroirs. Tradugo de Mariléne

Raiola. Paris: Editions Odile Jacob, 2007.

Corin Braga

A teoria dos universais no século 21

Imagindrios tecnocientificos Il

94



0 mesmo substrato neural da execugdo real; certos neurdnios visio-mo-
tores do sistema motor, conhecidos como neurdnios-espelho, também
se ativam quando um individuo executa uma a¢do e quando observa

outro individuo executando essa acdo. (Dodge; Lakoff, 2005, p.73)

Para explicar o circuito de informacdes entre as dreas primdrias e secun-
ddrias do cérebro, Antonio Damasio propos o conceito de “al¢a corpdrea vir-
tual” (as-if body loops). A circulacao € reversivel, as formagdes neurais da
representacao nao apenas reproduzem gestos motores, mas também antecipam
o movimento. Em um trabalho posterior, Damasio desenvolveu um modelo
ainda mais complexo, o das zonas de convergéncia-divergéncia (convergence-di-
vergence zones), que possibilitam a arquitetura da memdria pela ativacao simul-
tdnea dos diferentes neurénios envolvidos no mapeamento de objetos e
eventos®. Essas alcas e zonas nodais permitiriam o aprendizado por imitagdo,
0 comportamento mimético, a transmissao de impulsos e desejos de um indi-
viduo para outro, a empatia (a intuicdo das emocdes do outro) e os efeitos de
contagio afetivo nos grupos humanos (cf. Modell, 2003, p. 183-187).

As redes corticais sensorio-motoras sao estruturadas a partir do que
as neurociéncias chamam de esquemas imagéticos (image schemas) “primiti-
vos”, que organizam os mapas das representacoes mentais. O conceito de
esquema, origindrio da teoria da Gestalt e do cognitivismo, foi adaptado a
neurociéncia por George Lakoff e Mark Johnson’. Segundo os dois pesqui-
sadores, os diagramas de imagem sao Gestalts neurais que recebem e orga-
nizam as experiéncias sensorio-motoras. Trata-se de estruturas organicas,
incorporadas, corporificadas (embodied), pré-conceituais, que operam no ni-
vel inconsciente. Essas estruturas sdo ao mesmo tempo fortemente estrutu-
radas e flexiveis, passando por vdrias transformacdes que dependem das

6 Antonio Damasio. Self Comes to Mind. Constructing the Conscious Brain. New York: Panthe-
on Books, 2010, capitulo 4, “Mapping Body States and Simulating Body States”, e capitulo
6, “More on Convergence-Divergence Zones".

7 George Lakoff. Women, Fire, and Dangerous Things. What Our Categories Reveal About the
Mind. Chicago: University of Chicago Press, 1987; Mark Johnson. The Body in the Mind: The
Bodily Basis of Meaning, Imagination, and Reason. Chicago: University of Chicago Press,
1987; G. Lakoff; M. Johnson. Philosophy in the Flesh: The Embodied Mind and Its Challenge
to Western Thought. New York: Basic Books, 1999.

Corin Braga

A teoria dos universais no século 21

Imagindrios tecnocientificos Il

95



experiéncias concretas do individuo®. Os diagramas de imagens sdo repro-
duzidos nos circuitos dos neurdnios-espelho e podem funcionar tanto fora
do sistema motor primadrio, no sistema cortical secundario, como nos diagra-
mas do pensamento abstrato:

The central idea is that image schemas, which arise permanently in our
perception and bodily movement, have their own logic, which can be
applied to abstract conceptual domain. Image-schematic logic then
serves as the basis for inferences about abstract entities and operations.
From a neural perspective, this means that certain connections to sen-
sory-motors areas are inhibited, while the image-schematic structure
remains activated and is appropriated for abstract thinking. According
to this view, we do not have two kinds of logic, one for spatial-bodily
concepts and a wholly different one for abstracts concepts. There is no
disembodied logic at all. Instead, we recruit body-based image-sche-

matic logic to perform abstract reasoning. (Johnson, 2005, p.24)

No mesmo artigo, Mark Johnson aproxima os esquemas imagéticos das
categorias aprioristicas de Kant. Ele considera que o conceito kantiano de
“imaginacao transcendental” merece ser citado, pois descreve, embora de ma-
neira bastante especulativa, a funcao matricial dos padrdes neurais.

Imagination is not an activity of alleged pure understanding or reason,
but rather is an embodied process of human meaning-making that is
responsible for the order, quality, and significance in terms of which we

are able to make sense of our experience. (Johnson, 2005, p.17)

Depois da psicologia evolucionista, as neurociéncias oferecem, por sua
vez entdo, um suporte cerebral organico para as supostas categorias neokan-
tianas, as “formas simbdlicas” de E. Cassirer ou os “arquétipos” de C. G. Jung.

O papel dos esquemas imageéticos para o pensamento humano foi es-
tudado mais amplamente por Mark Turner. Esses schemata ou skeletal pat-
terns, como, por exemplo, 0 movimento em uma direcdo (motion along a path),

8 Ver também a sintética apresentagdo de Beate Hampe: “Image schemas in Cognitive Linguis-
tics”. In Beate Hampe; Joseph Grady, From Perception to Meaning. Image Schemas in Cog-
nitive Linguistics, Berlin & New York, Mouton de Gruyter, 2005, p. 1-2.

Corin Braga

A teoria dos universais no século 21

Imagindrios tecnocientificos Il

96



a interioridade delimitada (bounded interior), o equilibrio (balance) ou a si-
metria, informam experiéncias sensoriais e motoras e permitem o agrupa-
mento de eventos e acoes semelhantes em categorias, como caminhar, entrar,
jogar um objeto etc. (Turner, 1996, p.16-17). Os esquemas imagéticos e as
no¢oes podem ser projetados por procedimentos como a analogia e a para-
bola, em outros esquemas imagéticos e categorias, criando novas represen-
tacoes. Por exemplo, a projecao da temporalidade na espacialidade gera uma
imagem do tempo linear ou circular, que acrescenta a categoria de tempo
caracteristicas especificas do espaco, como continuidade, extensao, frag-
mentacao etc. (Turner, 1996, p.17-18).

A projecao € possivel gracas as estruturas cerebrais como os “neuro-
nios-espelho”, a convolucao, a integracdo perceptiva, a sinestesia, a ligacao
ou aglutinagdo neural (neural binding), as al¢as corpdreas virtuais (as-if body
loops) as “zonas de convergéncia’ etc., que Mark Turner agrupa sob o termo de
“cog”, ou seja, um “dente de engrenagem”’, uma roda na unidade cerebral. As
“engrenagens” sdo circuitos secunddrios, que reproduzem os schemata dos
circuitos primdrios, mesmo quando estes sdo inibidos. Os padrdes sensorio-
-motores sao, assim, retirados de representacoes primdrias e usados em re-
presentacoes secunddrias “abstratas”, como a percepc¢ao do espago na pintura
ou o tempo na musica (Turner, 2006, p.164-165). A projecao analdgica, a me-
tafora e a pardbola seriam, desta maneira, a base do pensamento humano, cuja
origem parece ser “literdria” (literary mind) ou “artistica” (artful mind).

Segundo uma sintese recente, Mark Turner (2014, p.6) explica a proje-
cdo metafdrica ou a pardbola através do processo mental de “blending”, mistu-
ra, combinacdo, mescla de “espacos mentais™:

A blend is a mental space. It results from the mental act of blending
other mental spaces in a mental web. The blend is not an abstraction, or
an analogy, or anything else already named and recognized in common
sense. A blend is a new mental space that contains some elements from
different mental spaces in a mental web but that develops new meaning
of its own that is not drawn from those spaces. This new meaning

emerges in the blend.

A capacidade neural de projetar os schemata primdrios em circuitos se-
cunddrios, de combinar os espacos mentais e sobrepor os mapas mentais, seria

Corin Braga

A teoria dos universais no século 21

Imagindrios tecnocientificos Il

97



a fonte das imagens e novas ideias. Caracteristica de nossa espécie, a “faisca hu-
mana’, que marca a diferenciacao evolutiva entre o cérebro humano e o cérebro
dos primatas, e talvez entre o cérebro do Homo sapiens e o cérebro dos neander-
tais e de outras espécies antropoides, seria o aparecimento da capacidade de
mesclar representa¢des primdrias com novas representacoes. Os esquemas ima-
géticos subjacentes que subentendem essas modalidades cognitivas representa-
riam os blocos de construcao de todas as dimensodes da cultura humana.

Antes dos avancos do neoevolucionismo e das neurociéncias, o con-
ceito de esquema mental havia sido implementado pela psicologia cognitiva
e pelas ciéncias da linguagem derivadas desta. Partindo das teorias gestaltis-
tas e generativistas, Leonard Talmy sustenta que as diferentes noc¢oes de co-
nhecimento sao organizadas por schemata mentais. Talmy chama esses padrdes
de “categorias esquematicas” (schematic categories), como, por exemplo, a ca-
tegoria de dominio, que inclui as distin¢des de espago-tempo, objeto-funda-
mento etc. Os esquemas espaciais, numéricos, de género ou gramaticais etc.
constituem a base dos diferentes modos de compreensao (Talmy, 2005). Por
sua vez, as categorias esquemadticas sdo agrupadas em sistemas integrados,
que Talmy chama de “sistemas esquemadticos” (schematic systems) ou “siste-
mas imaggéticos” (imaging systems). Tais sistemas esquematicos sao formados
a partir da estrutura configuradora, da perspectivacado, da atencao distributi-
va, da dindmica de forca, do estado cognitivo, dos padroes linguisticos etc.
(Talmy, 2000, p. 40).

Da mesma forma, P. N. Johnson-Laird postula que a atividade mental é
organizada por “primitivos”, isto €, por padroes formais. Esses “primitivos con-
ceituais” nao sdo adquiridos, eles nao fluem de representagdes ou conceitos
anteriores; pelo contrdrio, sao categorias inatas das quais derivam modelos
mentais, funcdes de computacao (que consistem em trés fungoes primitivas:
origem, sucessor e identidade; combinadas por trés esquemas: composi¢ao,
recursividade primitiva e minimizacao), representacoes verbais ou conceitos
de pensamento (Talmy, 2000, p. 411-412).

Existiriam trés tipos de schemata de complexidade crescente: imagens
mentais, modelos mentais e representacoes verbais. As imagens mentais sao
especificas e individualizadas, pois correspondem a objetos externos perce-
bidos em circunstancias particulares. Os modelos mentais reinem imagens
mentais, que nao perdem sua especificidade, em figuras esquemadticas. Nao sao

Corin Braga

A teoria dos universais no século 21

Imagindrios tecnocientificos Il

98



resumos, abstracoes ou conceituacoes de imagens mentais. Eles sdo o resulta-
do da organizacao de imagens mentais em modelos realizada pelos “primiti-
vos”. Se as imagens mentais representam as caracteristicas perceptiveis dos
objetos do mundo real, o modelo mental garante a coeréncia e a integracao
cognitiva de todas variantes particulares:

[...] mental models play a central and unifying role in representing ob-
jects, states of affairs, sequences of events, the way the world is, and the
social and psychological actions of daily life. They enable individuals to
make inferences and predictions, to understand phenomena, to decide
what action to take and to control its execution, and above all to experi-
ence events by proxy; they allow language to be used to create repre-
sentations comparable to those deriving from direct acquaintance with
the world; and they relate words to the world by way of conception and

perception. (Johnson-Laird, 1983, p.397)

Os modelos mentais sdo a base para formas de representacao mais so-
fisticadas, como circulos de Euler, diagramas de Venn, gréficos e desenhos
logicos (cf. Schnotz; Kulhavy, 1994), etc. A linguagem também é um derivado
de modelos mentais, criados por uma atividade secunddria andloga a atividade
de fungGes primitivas. Se imagens mentais sao andlogas aos estados de coisas
do mundo externo, e se modelos mentais sdo andlogos dessas imagens, estru-
turadas por “primitivos” inatos em configuracdes manipuldveis e controldveis
por meio de varidveis dimensionais, as representacoes verbais sao andlogos de
imagens e modelos em circuitos secunddrios de pensamento. Desta forma, as
representacoes proposicionais, embora utilizem suportes arbitrarios em rela-
¢do as coisas representadas, ou seja, palavras, sao por sua vez informadas pelas
categorias primitivas (Schnotz; Kulhavy, 1994, p.156-157).

Modelos mentais e representacdes verbais formam a base de dois mo-
dos fundamentais de compreensao, que adotam a antiga distin¢do de Lessing
entre artes espaciais e temporais: compreensao espacial, compreensao simul-
tanea e temporal, seqiiencial.

O modo espacial de compreensado definido pela Gestaltpsicologia alema
(ou Psicologia da forma), foi desenvolvido por Rudolf Arnheim antes de ser
assimilado nas ciéncias cognitivas. Partindo do axioma gestaltista, no qual a
representacdo organiza a percep¢ao de um objeto como uma forma global

Corin Braga

A teoria dos universais no século 21

Imagindrios tecnocientificos Il

99



unitdria, e ndo como uma simples justaposicdo de elementos, Arnheim mos-
trou que a recepcao das artes supoe a criacdo de schemata mentais. O tedrico
alemao chama estes esquemas de sinopses. Antecipando o conceito de mapas
mentais da neurociéncia, as sinopses sao mapas simples, sao imagens iconicas
analdgicas que reproduzem o objeto em sua totalidade visual. A recepcao de
formas artisticas da pintura ou da escultura é apoiada por intui¢oes sindpticas
que permitem a compreensao perceptiva direta e integral das pinturas ou es-
tdtuas contempladas (Arnheim, 1986, p. X-XI, 194 et seq).

Nao apenas as artes espaciais, mas também as artes temporais supdem, na
recepe¢do, um processo de reducdo a uma sinopse. A musica e o discurso literd-
rio, evoluindo inicialmente como um encadeamento de sequéncias temporais,
tendem, no entanto, a ser percebidas como unidades globais, como esquemas
que descrevem o trabalho completo. O tempo € assim transposto para o espago,
elementos sucessivos sao colocados em contiguidade. A forma espacial mais
comum usada para possibilitar a temporalidade € um fio ininterrupto, embora
outras formas, como o circulo, a espiral etc., também possam servir como su-
porte analdgico. E para que o entendimento seja completo, a sinopse espacial
deve ser complementada por uma hierarquia estrutural, que estabeleca a ordem
de importancia dos elementos da sinopse (Arnheim, 1986, p.21, p.79).

Os conceitos de Rudolf Arnheim foram adaptados pela psicologia cogni-
tiva. Da mesma forma, Louis O. Mink mostra que o entendimento cognitivo
supde uma reorganizacao dos dados de sensacoes, percep¢ao, memdria e imagi-
nacao, que sao experimentados pelo cérebro de maneira sequencial (seriatim),
em atos simples ou cumulativos, que fornecem uma imagem simultinea de to-
dos os relacionamentos sequenciais entre esses dados. Em um nivel inferior, a
“compreensao” supde que o sujeito apreenda (grasping together) as caracteristicas
de objetos particulares; em um nivel intermedidrio, coletando uma série de ob-
jetos, tornando-os capazes de classifica-los e generaliza-los; em um nivel mais
alto, reunindo tudo isso em um sistema simples, que forma o mundo como uma
totalidade (obviamente, uma visdo completa nao € possivel, uma visdo total seria
avisdo de Deus). Diferentes modos de compreensdo podem existir dependendo
da maneira como se apreende diferentes objetos em um unico ato mental: modo
tedrico ou hipotético-dedutivo — os objetos sdo compreendidos como casos da
mesma generalizacao; modo categdrico ou platonico — os objetos sdo compreen-
didos como exemplos de uma tnica categoria; modo configurativo — os objetos
sdo inseridos como um totum simul (Mink, 1987, p.50-52).

Corin Braga

A teoria dos universais no século 21

Imagindrios tecnocientificos Il

100



O modo configurativo nos permite estruturar a sucessao de eventos de
existéncia concreta em um todo abrangente. Segundo Mink, para dar sentido
ao real, precisamos inseri-lo em uma historia, contd-lo. A narracao organiza as
representacoes armazenadas na memdoria em uma narrativa sindptica. O mo-
delo mais famoso dessa funcao da literatura € a definicao que Aristoteles dd ao
teatro: como uma peca € a reproducao mimética de uma unica acao, a ser rece-
bida como um todo auténomo, deve ter um comego, um meio e um fim (Mink,
1987, p. 49-50). De acordo com as andlises de Paul Ricceur sobre a relacao entre
tempo e narrativa, para Mink toda narracao é uma forma de compreensao
configurativa do tempo:

As the human activity by which elements of knowledge are converted
into understanding, it is the synoptic vision without which (even though
transiently and partially attained) we might for ever pass in review our
shards of knowledge as in some nightmare quiz show where nothing
relates “fact” to “fact” except the fragmented identities of the participants

and the mounting total of the score. (Mink, 1987, p.55)

As neurociéncias e a psicologia cognitiva apresentam dois tipos primi-
tivos de schemata, espacial e temporal. Mark Turner argumenta, usando dados
neurocientificos, que os esquemas imagéticos de George Lakoff e Mark John-
son estruturam percep¢oes da realidade em “narrativas” (stories) simples, se-
jam elas narrativas espaciais (spatial stories), organizadas de forma simultanea,
ou narrativas de eventos (non spatial events ou event stories), organizadas em
sucessado (Turner, 1996, p.5 et seq). No que diz respeito ao cognitivismo, P.N.
Johnson-Laird defende que as imagens perceptivas do mundo possuem cor-
respondentes nos modelos mentais (mental models), que sao modelos andlogos
espacialmente estruturados do mundo e em representacdes proposicionais
(propositional representations), que consistem em cadeias de simbolos especifi-
cos das linguagens naturais (Johnson-Laird, 1983, p.156-165). Formas espaciais
e padroes narrativos se combinam e se revezam.

Quanto aos padrdes espaciais (Leonard Talmy), nas ciéncias cognitivas,
August Fenk afirma que o pensamento espacial é estruturado por metafo-
ras espaciais. As metdforas espaciais sao instrumentos que possibilitam a
cognigdo e a comunicacdo, desempenham um papel fundamental na coevolu-
cao do pensamento e da linguagem, da modelagem mental e da manipulacao
simbdlica. As metaforas espaciais podem ser expressas dinamicamente pela

Corin Braga

A teoria dos universais no século 21

Imagindrios tecnocientificos Il

101



gesticulacdo que acompanha um discurso oral ou, visualmente, por desenhos
l6gicos, como diagramas e grdficos. Em um nivel mais geral, as metdforas es-
paciais informam, portanto, a linguagem humana, nao como um “leito de Pro-
custo” redutivo, mas como um organizador tdpico, como um “doador de
formas” para os pensamentos (Fenk, 1994, p.57-58).

No mesmo sentido, Joseph Frank fala de “formas espaciais’, isto €, ins-
trumentos de organizacao topica da representagdo mental. O recurso a formas
espaciais que reorganizam a sucessao de elementos em um arranjo concomi-
tante ndo se dao somente através das configuracdes organizadas no espaco,
mas também das configuracdes que dependem da temporalidade, como lin-
guagem e literatura. A poesia e a prosa modernas, em particular, tendem a
impor, segundo Frank, formas nao sequenciais, nas quais a historia é reorga-
nizada no espacgo. Assim, James Joyce traz a luz em seu Ulisses, através da pe-
rambulacao ambulatdria de Leopold Bloom, uma sinopse de Dublin; Proust
consegue no Em busca do tempo perdido trazer a tona o passado em um presen-
te eterno, em um espaco de simultaneidade de todos os engramas da memoria;
Djuna Barnes, em seu Nightwood, rompe a intriga em uma série cubista de
pinturas que compde uma poli-perspectiva. Como resultado, a literatura mo-
derna transforma de certa forma a imaginacdo histdrica em uma visao mitica,
que abole a historia e a temporalidade em uma apresentacao de slides de per-
sonagens e eventos arquetipicos (Frank, 1991, p.63-64 et seq).

Quanto aos padroes narrativos, convém evocar dois modelos, os de
Frank Kermode e J.]. Hillis Miller. No seu The Sense of an Ending: Studies in the
Theory of Fiction, Kermode defende que a estrutura bdsica da narrativa de toda
ficcdo € a sucessao comeco-génese-fim (adotando assim a férmula aristotélica
da tragédia). Essa estrutura é resumida na expressao “tic-tac”, por meio da qual
representamos a passagem do tempo. Pode-se perguntar por que as duas ono-
matopeias nao sao idénticas (tic-tic ou tac-tac), uma vez que os segundos em
tempo real devem ser genericamente nomeados, eles nao devem ser idénticos?
Porque, segundo Kermode, organizamos intuitivamente e esquematicamente
essa sucessao no modelo de um comeco e de um término. Todo comego impli-
ca um fim, todo ato supde um resultado (Kermode, 1967, p. 45).

Esse esquema organizacional possibilita a estrutura da intriga narra-
tiva, das mais simples (como as a¢oes-reacoes dos personagens) as mais
complexas (como a configuracdo do vetor cristdo da histdria e da Biblia:

Corin Braga

A teoria dos universais no século 21

Imagindrios tecnocientificos Il

102



Génesis-Apocalipse). A funcido do esquema imageético do tic-tac é dar senti-
do a histdria. O que na existéncia externa é uma simples sucessao de eventos
indiferentes torna-se na narrativa uma progressao (ou regressao) que cria um
destino. Através da “integracdo temporal” da ficcao, o tempo aleatdrio do mun-
do se torna um tempo humano totalmente significativo, o cronos se torna kai-
1s e 0 caos se torna cosmos (Kermode, 1967, p. 47). E verdade que, segundo
Kermode, o impulso de encontrar padrdes no tempo histdrico, e mais ainda na
reflexdo tedrica sobre a histdria, sdo invencoes recentes e marcam a transicao
da concepcao mitica do tempo para uma concepg¢ao histdrica, e, consequen-
temente, filoséfica (Kermode, 1967, p.56).

A partir da forma fisica do livro, manuscrita ou impressa, J. Hillis Miller
argumenta que a forma primitiva de organizagao discursiva € a “linha". O dia-
grama da escrita, que liga letra apds letra, oferece o padrao para a estruturacao
de niveis cada vez mais complexos: narracao ou diegese, descricao linear dos
caracteres (“linha da vida” etc.), relacdes interpessoais (parentesco etc.), termi-
nologia econdmica, topografia, ilustra¢oes, linguagem figurativa e tropos, fi-
nalmente mimese e representacdo realista, como um espelho do mundo real
(Miller, 1992, p.21). A linha, como padrao narrativo, organiza os eventos em
uma ordem causal e oferece assim a narrativa um significado global, um logos.

The model of the line is a powerful part of the traditional metaphysical
terminology. It cannot be easily detached from these implications or
from the functions it has within that system. Narrative event follow
narrative event in a purely metonymic line, but the series tends to or-
ganize itself or to be organized in a causal chain. [...] The image of the
line tends always to imply the norm of a single continuous unified
structure determined by one external organizing principle. This prin-
ciple holds the whole line together, gives it its law, controls its pro-
gressive extension, curbing or straight, with some arché, telos, or ground.
Origin, goal, or base: all three come together in the gathering movement

of the logos. (Miller, 1992, p.18)

Esses esquemas sao ativos nao apenas no nivel primdrio da linguagem,
mas também no nivel mais complexo do discurso e da retdrica. E por isso que
os criticos da corrente estruturalista foram capazes de empregar diretamente
os termos e a linguagem da linguistica, da gramatica e da sintaxe, para descre-
ver as estruturas da narracao e do discurso. Na sequéncia do formalismo

Corin Braga

A teoria dos universais no século 21

Imagindrios tecnocientificos Il

103



russo, Vladimir Propp desenvolve uma Morphologie du conte (Morfologia de Con-
to), que estabelece um conjunto de 31 fun¢oes narrativas e sete categorias de
caracteres, que sdo vinculadas na execucdo do texto pelo contador de histdrias
(Propp, 1965). A. ]J. Greimas transpde esses conceitos para um plano paradigmd-
tico ainda mais abstrato da ldgica estrutural e propde, usando um “modelo cons-
titucional”, descobrir a matriz geradora de narrativas e uma gramadtica universal
da narragao (Greimas, 1966, 1970, 1979). Por sua vez, Claude Bremond desenvol-
ve, em La Logique du récit (1973), uma matriz triddica de narrativa, compreenden-
do os momentos de virtualidade, atualizacao e resultados de uma acdo e os
principais papéis narrativos. Roland Barthes, Tzvetan Todorov e Gérard Genette
ampliaram ainda mais os conceitos e taxonomias da narragdo e do discurso®. Ao
se perguntar se € legitimo extrapolar as estruturas da gramdtica, morfologia e
sintaxe para as figuras da retdrica, Paul de Man apenas afirma a existéncia de
esquemas de organizacdo em niveis superiores aos da linguistica, como a poéti-
ca cognitiva e a estética cognitiva (Man, 1979, p.6-7).

Das formas mais elementares e simples as mais complexas e sofisti-
cadas, a psicologia evolutiva, a neurociéncia, o cognitivismo, a teoria da
Gestalt, o formalismo e o estruturalismo, todas essas teorias afirmam a exis-
téncia de “primitivos”, de esquemas imagéticos, schemata, formas espaciais e
temporais, sinopses e mapas mentais, modulos cognitivos, modo configura-
tivo e sistemas esquematicos, fun¢oes narrativas e estruturas do discurso.
Constata-se facilmente que todas essas invariantes se referem a um nivel
“formal” de representacdo, a padroes que organizam a cognicdo e a com-
preensao, a gramadtica e a sintaxe, a retdrica e a teoria. Referem-se ao todo, a
um nivel semiotico das narrativas.

Além disso, as sistematizacOes e taxonomias arquetipicas das décadas
de 40 e 60 do século XX situam os invariantes no nivel da semantica das
narrativas, ou seja, da representacdo mental, da visao do mundo, do universo
ficcional. Os arquétipos sao categorias ou principios que sistematizam as “on-
tologias” de mundos possiveis, da mesma forma que as categorias de fisica,

9 Ver Barthes. Le Degré zéro de I'écriture. Paris: Seuil, 1953; Mythologies. Paris: Seuil, 1957;
Eléments de sémiologie. Paris: Dencél, Gonthier, 1965; S/Z. Essai sur Sarrasine d’Honoré
de Balzac. Paris: Seuil, 1970; Tzvetan Todorov. Littérature et Signification. Paris: Larousse,
1967; Grammaire du Décaméron. Paris: Mouton, 1969; Poétique de la prose. Paris: Seuil,
1971 e Gérard Genette, os 5 volumes de Figures. Paris: Seuil, 1966-2002.

Corin Braga

A teoria dos universais no século 21

Imagindrios tecnocientificos Il

104



quimica, biologia ou zoologia mapeiam o mundo real. Transpdem as realia do
mundo primdrio nas nomina dos mundos secunddrios. Mesmo quando se en-
raizam na psicologia, como as formas simbdlicas de Ernst Cassirer, os arqué-
tipos de C. G. Jung, as “categorias abissais” de Lucian Blaga ou os esquemas e
regimes imagindrios de Gilbert Durand, esses padrdes desempenham um pa-
pel heuristico importante na classificacao dos elementos da fic¢do, na estrutu-
racao do “conteudo” da narrativa.

Ainda, varios filosofos, antropdlogos, tedricos da literatura e historia-
dores de religides ofereceram vastas sinteses arquetipicas, usando critérios de
classificacdo emprestados da representacdo do macro e micro-universo. Gas-
ton Bachelard evocou os quatro elementos de Aristdteles para fazer a “psica-
ndlise” do fogo, da dgua, do ar e da terra, a fim de organizar as imagens e simbolos
da literatura de acordo com os agrupamentos de “imaginacao material™°. Nor-
throp Frye (1957) organizou “modos de ficcao” e géneros literdrios de acordo
com o padrdo natural das quatro estacdes, primavera, verdo, outono e inverno.
Mircea Eliade (1964) atingiu, apds uma reducao fenomenoldgica dos simbolos
religiosos, uma hierarquia topografica, que desce do céu astral e atmosférico
aos elementos terrestres, bioldgicos, zooldgicos, mineralogicos, para final-
mente chegar aos simbolos das profundezas ctonianas. Por fim, todas as tabe-
las e diagramas que organizam a realidade contingente ou metafisica, como,
por exemplo, os sete planetas ou as doze casas do Zodiaco, as cores, as princi-
pais espécies minerais, vegetais ou animais etc., serviram ou poderiam servir
para construir tipologias de mundos ficcionais.

As taxonomias, que foram usadas para a classificacao de tipos psicold-
gicos e personagens humanos, podem facilmente produzir arquetipologias
que organizam a literatura e as artes. Os quatro tipos psicoldgicos ou os ar-
quétipos do inconsciente coletivo (o ego, a sombra, o animus e a anima, o
velho sabio, a persona, o eu etc.) definidos por Jung, permitiram aos historia-
dores religides como Karl Kerényi analisar os deuses Zeus e Hera, Deméter
e Perséfone, Dionisio ou Prometeu como personifica¢ées ou imagens do Pai e

10 Ver Gaston Bachelard. La psychanalyse du feu. Paris: Gallimard, 1938; L'equ et les réves.
Paris: José Corti, 1942; L'air et les songes. Paris: José Corti, 1943; La ferre et les réveries de
la volonté. Paris: José Corti, 1948; La terre et les réveries du repos. Paris: José Corti, 1948.

Corin Braga

A teoria dos universais no século 21

Imagindrios tecnocientificos Il

105



da Mae, Mae e Filha, Libido ou Ego humano™. Joseph Campbell reuniu as va-
riadas figuras dos herdis e deuses das maiores mitologias em sinteses sindpti-
cas, como The Hero with a Thousand Faces e The Masks of God*. Ou ainda, Gilbert
Durand (1969, 1989, 1996), partindo dos reflexos primdrios do ser humano, or-
ganizou as constelacdes de simbolos coletivos em regimes imaginarios.

As ciéncias cognitivas recuperaram e conceituaram dois grandes siste-
mas de organizacao, semidticos e semanticos, das obras mitoldgicas, literdrias
e artisticas, de seus universos ficcionais. Nesse sentido, Teun A. van Dijk faz
distingdo entre superestruturas e macroestruturas. As primeiras pertencem a
andlise semioldgica, portanto, as estruturas formais do discurso, como foram
analisados pelo formalismo, estruturalismo e cognitivismo. Levando em conta
a exigéncia de Paul de Man de nao sobrepor estruturas linguisticas a estrutu-
ras retoricas e estéticas, Dijk (2007) afirma:

Whereas stylistics and rhetoric were traditionally closely related to litera-
ture and grammar, there are other structures of text and talk that go far
beyond the grammatical characterization of discourse, and which may be
called “superstructures”, because they are abstract form-schemas that

globally organize discourse across sentence boundaries.

As superestruturas unem os esquemas formais que possibilitam estru-
turar os diferentes niveis de organizacao dos textos, a partir da estrutura me-
trica da poesia e de tropos como metdfora, metonimia, ironia etc. As categorias
narrativas propostas por V. Propp, A. J. Greimas, R. Barthes, Tzvetan Todorov,
C. Bremond ou G. Genette sdo todas superestruturas. Em um nivel ainda mais
abstrato, as superestruturas garantem a configuracao dos diferentes tipos de
discurso, como a argumentacdo (premissas, desenvolvimento, conclusio), a

11 Ver Karl Kerényi, Dionysos. Archetypal Image of Indestructible Life. Princeton (New Jersey):
Princeton University Press, 1965; Eleusis: archetypal image of mother and daughter. New
York: Schocken Books, 1967; Zeus and Hera: archetypal image of father, husband, and
wife. Princeton (New Jersey): Princeton University Press, 1975; Goddesses of Sun and
Moon: Circe, Aphrodite, Medea, Niobe. Irving (Texas): Spring Publications, 1979; Pro-
metheus: archetypal image of human existence. Princeton (New Jersey): Princeton Univer-
sity Press, 1997.

12 Joseph Campbell. The Hero with a Thousand Faces. New York: Pantheon Books, 1949; The
Masks of God, v.I: Primitive Mythology. New York: The Viking Press, 1959; v.|I: Oriental
Mpythology. New York: The Viking Press, 1962; v.|ll: Occidental Mythology. New York: The
Viking Press, 1964 e v.IV; Creative Mythology. New York: The Viking Press, 1968.

Corin Braga

A teoria dos universais no século 21

Imagindrios tecnocientificos Il

106



narracgdo (resumo, orientacao, complica¢do, resolucdo, coda), o artigo académi-
co (titulo, resumo, palavras-chave), o artigo de imprensa etc. (Bell, 1998). Final-
mente, as superestruturas fornecem as caracteristicas definidoras dos géneros
literdrios (como a tragédia cldssica ou a utopia) e a poética de uma corrente ou
de uma época (Dijk; Kintsch, 1983, p.235-236).

Uma macroestrutura € ainda “the semantic macrostructure that defines
the overall meaning of a text” (Dijk, 1995, p.385). Walter Kintsch e van Dijk
partem do conceito de modelo mental definido por Johnson-Laird (mental
model), para o qual eles fornecem como alternativa o modelo situacional (situa-
tion model) como uma rede mental de relacoes e de significados (causal, espa-
cial, temporal) entre elementos representacionais (tokens), como personagens,
objetos e eventos3. O modelo mental organiza as informacdes sucessivas de
um discurso ou narrativa em uma representacdo global simultdnea do uni-
verso ficcional ou, pelo menos, de um fragmento dele. Como tal, o modelo
mental € uma estrutura analdgica do universo real, oferecendo uma possibi-
lidade de conhecimento por paralelismo e analogia entre o mundo primadrio e
o mundo secunddrio (Dijk, 1995, p. 404-405).

As macroestruturas operam, portanto, no nivel semantico, organizando
os componentes referenciais em estruturas mentais unitdrias e abrangentes,
como mapas e mapas mundi, graficos e esquemas sindpticos, resumos e sinte-
ses. Os Weltbildes e Weltanschauungen, assim como o cronotopo definido por
M. Bakhtin'4, sio modelos mentais dos mundos ficcionais, que apresentam
sua ontologia imagindria, teogonia, cosmologia, geografia e histdria. As ar-
quetipologias de Gaston Bachelard, Northrop Frye, Mircea Eliade, Joseph
Campbell ou Gilbert Durand sdo macroestruturas sindpticas que organizam
no nivel mais geral as constelacdes de imagens, simbolos, figuras etc. usadas
por criadores de universos mitoldgicos e de ficgao.

13 Ver Valérie Gyselinck; Hubert Tardieu. “lllustration, Mental Models, and Comprehension of
Instructional Texts”. In Schnotz; Kulhavy (1994, p. 139-140).

14 Mikhail M. Bakhtin. “Forms of time and of the chronotope in the novel”. In The Dialogic
Imagination: Four Essays. Michael Holquist (ed.). Austin: University of Texas Press, 1990,
p.84-258. Ver também Bart Keunen. “Bakhtin, Genre Formation, and the Cognitive Turn:
Chronotopes as Memory Schemata”. In CLCWeb: Comparative Literature and Culture. Pur-
due University Press. v. 2, 2000.

Corin Braga

A teoria dos universais no século 21

Imagindrios tecnocientificos Il

107



Portanto, aqui os padroes mentais se manifestam em todos os niveis do
psiquismo humano, do mais simples ao mais complexo. O quadro é construi-
do de maneira ascendente e indutiva, partindo das estruturas bdsicas para as
estruturas maiores. Assim, a psicologia evolucionista nos oferece o conceito
de “primitivos”, universais inatos, necessarios para a adaptacao do cérebro hu-
mano as condi¢oes do Pleistoceno, possibilitando o mapeamento cognitivo do
meio ambiente. A neurociéncia nos deu o correspondente organico em forma-
cOes cerebrais e mapas neurais, que usam esquemas imagéticos para organizar
“histdrias” mentais, no espaco (spatial stories) ou no tempo (event stories). As
disciplinas cognitivas ofereceram suportes empiricos mais complexos a esses
modelos mentais e representacoes proposicionais, em formas espaciais e me-
taforas (como sinopses e graficos) e em padrdes narrativos (como o “tic-tac” ou
alinha). No nivel do “modulo linguistico”, esses schemata sao responsaveis pela
organizacao da gramatica e da sintaxe, enquanto no nivel do discurso forne-
cem os instrumentos para a retdrica e a estética cognitiva. Finalmente, os con-
ceitos de superestruturas e macroestruturas nos permitiram recuperar tanto
as abordagens semidticas, que se preocupam com a organizacao formal das
narrativas, quanto as abordagens semanticas, que lidam com cronotopos e ta-
xonomias arquetipicas dos universos ficcionais.

De fato, na evolucdo da pesquisa contemporanea, essa progressao in-
dutiva ascendente foi percorrida ao contrario. Uma arqueologia do conceito
de esquema surgiu a partir das teorias macroestruturais e superestruturais
de meados do século XX. Por um lado, nas décadas de 1940 e 1960, suposta-
mente a partir do neokantismo e da psicandlise das profundezas, Bachelard,
Campbell, Eliade, Frye e Durand elaboraram grandes sinteses arquetipicas
da imaginagao coletiva. Por outro lado, nos anos 1950 e 1970, sobre as bases
da Gestaltheorie alema e do formalismo Russo, estruturalistas como Propp,
Greimas, Barthes, Todorov, Bremond ou Genette alegaram o fracasso das
arquetipologias orientadas aos temas, assuntos e figuras do contetdo e vol-
taram-se para as estruturas e configuracoes formais. A estrutura das fabulas,
a morfologia do conto, a gramdtica do Decameron ou a 16gica da historia iden-
tificam os arquétipos nas seqiiéncias de funcdes narrativas de cada género
ou corpus de historias.

Um pouco mais tarde, nos anos 1970 e 1990, a psicologia cognitiva, por
sua vez, questionou a teoria dos arquétipos psicoldgicos, acusando-os de pos-
tular categorias nao provaveis e, em ultima analise, intteis. No entanto, a partir

Corin Braga

A teoria dos universais no século 21

Imagindrios tecnocientificos Il

108



dos anos 1990 (até agora), o cognitivismo passou por uma evolucao interna,
abandonando as estruturas “superficiais” investigadas no inicio e voltando-se
para estruturas profundas: “The Zeitgeist has shifted from the shallow to the
deep levels of comprehension” (Britton; Graesser, 1996, p.1). Com base nas
teorias de Arnheim nas artes pldsticas e Chomsky na linguistica, o cognitivis-
mo produziu os conceitos de modos de entendimento e categorias esquemati-
cas, como formas espaciais e padrdes narrativos. Ao mesmo tempo, nas
décadas de 1980 e 1990, a neurociéncia assumiu o controle e, em bases expe-
rimentais, apoiou as teorias cognitivas com os conceitos de mapas neurais,
modulos cognitivos e esquemas imageéticos. Finalmente, os neo-evolucionis-
tas deram uma estrutura ainda mais ampla, apresentando os “primitivos”
como estruturas inatas do cérebro humano, produzidas pelas necessidades de
adaptacdo de nossa espécie.

Todas essas linhas de pesquisa confirmam a existéncia de categorias
inatas. Pode-se, evidentemente, argumentar que a maneira de definir as in-
variantes tenha mudado radicalmente, reiterando de certa forma a oposicao
entre as “ideias” e paradigmas de Platdo e as formas e enteléquia de Aristdte-
les, entre os universais transcendentes e os universais “Naturalistas™s. Os
arquétipos recuaram da transcendéncia metafisica ou metapsiquica na ima-
néncia de estruturas e configuracdes do cérebro e da cognicao. No entanto,
temdticos ou formais, semanticos ou semioticos, os esquemas imageéticos, as
macroestruturas e superestruturas, sao entendidas, por essas disciplinas,
como “primitivos” herdados (a0 menos como possibilidades genéticas para
agrupar neurdnios em mapas cerebrais), e ndo como categorias adquiridas
(embora a adaptacdo ao ambiente tenha um papel importante na configura-
¢do concreta desses padroes).

15 Ver a configuragdo assumida por essa oposigdo nos termos de um psicélogo evolucionista
como Joseph Carroll (2011, p. 117): “Transcendental theorists postulate absolute spiritual
realities — ultimate forms of beauty and of truth — and argue that literary works gain access
to those ultimate realities. Naturalistic theorists postulate a common human nature — structure
of motives, cognitive processes, and emotions that are common fo all people — and they ar-
gue that literary works represent that common human nature”.

Corin Braga

A teoria dos universais no século 21

Imagindrios tecnocientificos Il

109



Referéncias

ARNHEIM, Rudolf. New Essays on the Psychology of Art, Berkeley. Los Angeles &
London: University of California Press, 1986.

BELL, Allan. “The discourse structure of news stories”. In Bell, A.; Garrett, P. (eds.).
Approaches to media discourse. Oxford : Blackwell, 1998, p.58-89.

BRAGA, Corin. 10 studii de arhetipologie [Dix études d'archétypologie], Cluj-Napoca:
Dacia, 2007, p.5-23.

BREMOND, Claude. La Logique du récit. Paris: Seuil, 1973.

BRITTON, Bruce K.; GRAESSER, Arthur C. Models of Understanding Text. Mahwah
(New Jersey): Laurence Erlbaum Associates Publishers, 1996.

CARROLL, Joseph. Literary Darwinism. Evolution, Human Nature, and Literature. New
York; London: Routledge, 2004.

CARROLL, Joseph. Reading Human Nature. Literary Darwinism in Theory and Practice.
State University of New York Press, Albany; New York, 2011.

CARROLL, Joseph. “The deep structure of literary representations”. In Evolution and
Human Behaviour, v. 20, maio 1999.

DAMASIO, Antonio R. Descartes’ Error. Emotion. Reason, and the Human Brain. New
York: A Grosset; Putnam Book, 1994.

DIJK, Teun A. van (ed.). Discourse Studies. v. I. Los Angeles, London, New Delhi,
Singapore: Sage Publications, 2007.

DIJK, Teun A. van. “On Macrostructures, Mental Models, and Other Inventions: A
Brief Personal History of the Kintsch — van Dijk Theory”. In WEAVER, Charles A.;
MANNES, Suzanne; FLETCHER, Charles R. (eds.). Discourse Comprehension. Essays in
Honor of Walter Kintsch. Hillsdale (New Jersey), Hove (UK), 1995.

DIJK, Teun A. van; KINTSCH, Walter. Strategies of Discourse Comprehension. New
York: Academic Press, 1983.

DODGE, Ellen Dodge; LAKOFF, George. “Image schemas: From linguistic analysis to
neural grounding”. In HAMPE, B.; GRADY, J. E. (ed.). From Perception to Meaning.
Image Schemas in Cognitive Linguistics. Berlin; New York: Mouton de Gruyter, 2005.

DURAND, G. Beaux-arts et archétypes. La religion de l'art. Paris: P.U.F., 1989.
DURAND, G. Introduction a la mythodologie. Mythes et sociétés. Paris: Albin Michel, 1996.
DURAND, Gilbert. Les structures anthropologiques de I'imaginaire. Introduction a

T'archétypologie générale. 12. ed. Prefdcio de Jean-Jacques Wunenburger. Paris: Dunod, 2016.

DURAND, Gilbert. Les structures anthropologiques de I'imaginaire. Paris-Bruxelles-
Montréal: Bordas, 1969.

ELIADE, Mircea. Traité d’histoire des religions. Paris: Payot, 1964.

FENK, A. “Spatial Metaphors and Logical Pictures”. In SCHNOTZ, W.; KULHAVY, R.
W. (ed.). Comprehension of Graphics. Amsterdam, London, New York, Tokyo, North-
Holland, 1994.

Corin Braga

A teoria dos universais no século 21

Imagindrios tecnocientificos Il

110



FRANK, Joseph. The Idea of Spatial Form. New Brunswick; London: Rutgers University
Press, 1991.

FRYE, Northrop. Anatomy of Criticism. Princeton (New Jersey): Princeton University
Press, 1957.

GREIMAS, A.]J. Sémantique structurale: recherche de méthode. Paris: Larousse, 1966.
GREIMAS, A.]. Du sens, essais sémiotiques. Paris: Seuil, 1970.

GREIMAS, A.]. Sémiotique: Dictionnaire raisonné de la théorie du langage (com Joseph
Courtés). Hachette: 1979.

JOHNSON, Mark. “The philosophical significance of image schemas”. In HAMPE,
Beate; GRADY, Joseph. From Perception to Meaning. Image Schemas in Cognitive
Linguistics. Berlin & New York, Mouton de Gruyter, 2005.

JOHNSON-LAIRD, P. N. Mental Models. Towards a cognitive science of language,
inference and consciousness. Cambridge, London, New York, New Rochelle, Melbourne,
Sydney; Cambridge University Press, 1983.

KERMODE, Frank. The Sense of an Ending. Studies in the Theory of Fiction. London,
Oxford, New York: Oxford University Press, 1967.

MAN, Paul de. “Allegories of Reading. Figural Language”. In Rousseau, Nietzsche, Rilke,
and Proust, New Haven, London: Yale University Press, 1979.

MINK, Louis O. Historical Understanding. FAY, Brian; GOLOB, Eugene O.; VANN,
Richard T. Ithaca (ed.). London: Cornell University Press, 1987.

MODELL, Arnold H. Imagination and the Meaningful Brain. Cambridge (MA); London:
The MIT Press, 2003.

PROPP, Vladimir. Morphologie du conte. Paris: Seuil, 1965.

ROHRER, Tim. “Image schemata in the brain”. In From Perception to Meaning. Image
Schemas in Cognitive Linguistics. HAMPE, Beate; GRADY, Joseph E. (ed.). Berlin &
New York: Mouton de Gruytet, 2005.

STEVENS, Anthony. Archetype Revisited. An Updated Natural History of the Self.
London: Taylor & Francis, 2004.

SCHNOTZ, Wolfgang; KULHAVY, Raymond W. (ed.). Comprehension of Graphics.
Amsterdam, London, New York, Tokyo, North-Holland, 1994.

TALMY, Leonard. “The fundamental system of spatial schemas in language”. In Beate
Hampe (ed.). From Perception to Meaning. Image Schemas in Cognitive Linguistics. Berlin;
New York: Mouton de Gruytet, 2005, p.199-234.

TALMY, Leonard. Toward a Cognitive Semantics. v. 1. Concept Structuring Systems.
Cambridge (Massachusetts); London: A Bradford Book, The MIT Press, 2000.

TURNER, Mark. The Artful Mind. Cognition Science and the Riddle of Human Creativity.
Oxford: Oxford University Press, 2006.

TURNER, Mark. The Literary Mind. New York & Oxford: Oxford University Press, 1996.

TURNER, Mark. The Origin of Ideas. Blending, Creativity, and the Human Spark. Oxford:
Oxford University Press, 2014.

Corin Braga

A teoria dos universais no século 21

Imagindrios tecnocientificos Il

111



La logique qui sous-tend I'explication
de la cognition au XVIII¢ siecle:

une analyse historico-génétique

du sujet transcendantal kantien

David Sierra G.

1 Professeur & I'Ecole Supérieure d’Administration Publique
(ESAP), Colombie. Docteur associé & I'équipe ISA (Imagi-
naire et Socio-Anthropologie) du laboratoire de recherche
UMR 5316 Litt&Arts de I'Université Grenoble Alpes (UGA),
France. Docteur en sociologie (2018) de 'UGA. Master 2
de recherche en sciences humaines et sociales, production
et médiation des formes culturelles (2013), de 'UGA. So-
ciologue (2011) de la Pontificia Universidad Javeriana de
Bogotd, Colombie. Membre du comité de rédaction et du
secréfariat de rédaction de la Revue Internationale Sociolo-
gie de I'art — OPUS de la maison d'édition L'Harmattan. Il a
de I'expérience en traduction de textes académiques et de
recherche dans le domaine de I'histoire de la philosophie,
I'histoire des sciences, la théorie de la connaissance et la
sociologie de |'art. E-mail: david.sierrag86@gmail.com.

David Sierra G.

La logique qui sous-tend Iexplication de la cognition au XVIIl® siecle

Imagindrios tecnocientificos Il

112



Introduction

Lorsque nous réfléchissons a toute action que nous entreprenons au quo-
tidien, nous la comprenons ordinairement dune maniere particuliere: 'action se
concrétise toujours d'une origine vers une fin (Dux, 2012, p.106). La structure de
l'action, une structure qui relie deux points (origine-fin), est une expérience men-
tale fondamentale de chaque étre humain qui émerge, de facon constructive, tres
tot dans la vie de tout étre humain, dans le développement ontogénétique précoce
de ses compétences pour agir. La raison en est le besoin dominant de construire
les compétences pour interagir avec lenvironnement a la naissance, et le fait que
cette construction initiale est inévitablement médiée par l'interaction avec un
autre social plus compétent?. Ceest grace a cette structure mentale que, dans les
conditions normalisées d'une société, nous pouvons planifier a l'avance et recon-
naitre par la pensée le cours normal des événements, afin d'accomplir nos objec-
tifs quotidiens. Pour me rendre au travail depuis mon domicile, je dois, en tant que
sujet a lorigine de l'action, quitter la maison a une certaine heure, mapprocher de
la station de transport en commun pour prendre la ligne bleue du métro qui me
permettra de descendre a la station la plus proche de mon lieu de travail et ainsi
pouvoir y arriver a pied. Il se peut que cela ne soit pas le moyen le plus pratique
datteindre lobjectif proposé. Je peux également ajouter beaucoup plus de détails
sur le déroulement de l'action, et je peux méme quitter le chemin prévu a mi-par-
cours pour en prendre un autre. Ces scénarios, et bien d'autres, sont possibles.
Cependant, sans la structure mentale de l'action, avec laquelle l'action se concré-
tise mentalement d'une origine planifiée a une fin, I'action perd son sens, me lais-
sant dans une pénible situation de confusion face a ce que je dois faire pour me
rendre a mon lieu de travail.

Les effets de la structure mentale de l'action ne se réduisent pas au bon
déroulement de nos objectifs quotidiens. Nous utilisons également cette struc-
ture, a des niveaux variables selon le degré de sécularisation de la société, pour
interpréter de nombreux phénomenes que nous rencontrons — quils soient

2 Pour ce qui nous intéresse ici, nous n’entrerons pas dans la description de ce développement
précoce. Nous prendrons ici la structure de I'action comme donnée, en renvoyant le lecteur
intéressé par le sujet au livre Théorie historico-génétique de la culture de Gunter Dux (2012).

David Sierra G.

La logique qui sous-tend I'explication de la cognition au XVIIl® siecle

Imagindrios tecnocientificos Il

113



naturels, sociaux ou spirituels. J'appellerai ici I'usage explicatif de la structure de
l'action, a la suite de Giinter Dux, une logique de l'action. Avec elle, ce qui se passe
ou se trouve dans le monde (explicandum) est renvoyé mentalement a une origine
(explanans) & partir duquel on établit quil apparait comme une dérivation néces-
saire (Dux, 2012, p.106-107).

Le moyen que nous utilisons pour construire mentalement le monde, et
que nous utilisons également pour agir dans celui-ci, montre de maniére sur-
prenante la logique de l'action : le moyen symboliquement médié de la pensée
et du langage. La structure de base de tout langage, la phrase, porte la marque
de sa genese préverbale dans l'ontogenese précoce: elle reproduit la structure
de l'action. D'un point de vue strictement linguistique, dans la structure de la
phrase présente dans 99% des 4000 ou 4500 langues connues (Dux, 2012,
p-227), le sujet agit sur l'objet. Cest le cas lorsquon dit, par exemple, (a) «len-
fant boit de leau», (b) «le vent fait bouger I'herbe», (c) «I'inflation déstabilise
€pargne », etc. Examinons ces exemples plus en détail.

Dans les trois exemples, dans un sens linguistique strictement littéral,
l'action trouve son origine dans le sujet et, lorsquelle se concrétise, affecte
l'objet dans son déroulement: (a) l'enfant agit sur l'eau, (b) le vent agit sur
I'herbe, (c) l'inflation agit sur I€pargne. Mais, lorsque nous utilisons un sens
différent du celui linguistique pour comprendre les trois phrases, un sens
mental différencié, il se passe quelque chose d'intéressant: l'interprétation re-
flete un type spécifique de variations. Ainsi, lorsque nous considérons les
exemples dans le méme ordre séquentiel - (a), (b), (c) —, l'affirmation linguis-
tique selon laquelle le sujet agit sur lobjet commence a sestomper progressi-
vement pour les membres des sociétés modernes, dans la différence entre ce
que nous appelons l'objectif et le métaphorique. Mais ce nest pas tout. Si nous
maintenons cet ordre séquentiel, nous pouvons également percevoir que les
trois exemples passent, dans le mental, du concret a l'abstrait.

L'exemple (a) est facile a représenter objectivement: il suffit dimaginer
un enfant buvant de l'eau dans le cadre de la structure de l'action. Cela néces-
site un certain degré d'abstraction, mais si l'on a fait l'expérience universelle de
ce quest un enfant et de ce que cest que de boire de leau, il suffit de recourir
a des processus concrets de la mémoire pour le représenter. Dans ce cas, sil n'y
a pas d'intention implicite ou suggérée d'argumenter le contraire dans le cadre
de I€nonciation, la phrase «l'enfant boit de l'eau» nimplique aucune sorte de

David Sierra G.

La logique qui sous-tend Iexplication de la cognition au XVIIl® siecle

Imagindrios tecnocientificos Il

114



métaphore: elle représente une interprétation objective basée sur la structure
de l'action: un sujet agissant sur un objet.

La représentation objective de lexemple (b) commence déja a se compli-
quer dans le cadre de la pensée séculiére des sociétés modernes. En effet, pour
imaginer objectivement ce quest le vent et la facon dont I'herbe se déplace sur
son compte, la structure de l'action de l'exemple (a) ne peut plus étre utilisée.
Cela requiert une logique systémique : un degré plus élevé de connaissances sys-
témiques - cest-a-dire relationnelles-fonctionnelles - sur les processus natu-
rels dépourvus de toute volonté (dans ce cas, liés au flux d’air produit dans
l'atmosphere par les différences de pression et de température), ce qui im-
plique a son tour un degré plus élevé dabstraction. En d'autres termes, il faut
avoir la compétence pour imaginer, a un niveau de réflexion abstraite plus
élevé que dans l'exemple (a), un ensemble de relations fonctionnelles qui pro-
duisent la matérialité du phénomeéne dans son interaction. Lorsque ces condi-
tions ne sont pas données, il se passe quelque chose de curieux: la logique de
l'action réapparait comme cadre interprétatif. Autrement dit, sans la connais-
sance systémique des processus naturels qui produisent le phénomene, et
sans le degré de réflexion abstraite nécessaire pour pouvoir les représenter de
maniére systémique, la phrase revient, dans l'interprétation, a la structure de
l'action: le vent — en tant quunité comprise comme un sujet a partir duquel
l'action commence - agit sur I'herbe, la faisant bouger.

Cependant, quiconque, dans les sociétés séculieres modernes d'au-
jourd’hui, cherche a reconnaitre le processus en termes strictement objectifs
est obligé dadmettre 3 un moment donné de sa réflexion que le processus ne
peut pas se produire de cette maniére. Car, par la nature méme des connais-
sances modernes, il faut convenir que, dans les conditions réelles du proces-
sus, le vent na pas de « capacité d'action » intrinséque, mais que lensemble du
phénomene est le résultat d'une interaction systémique. L'expression peut étre
conservée, a des fins de simplification, et on peut faire en sorte quelle repré-
sente une métaphore de ce processus systémique qui se déroule réellement.
Clest exactement ce qui est arrivé a Charles Darwin lorsqu'il a été critiqué
pour son utilisation des concepts de «nature » et de « sélection naturelle ».
Dans son magnum opus, I'Origine des espéces, il écrit:

Dans le sens littéral du mot, il nest pas douteux que le terme de sélection

naturelle ne soit un terme erroné; [...] chacun sait ce qui signifient, ce qui

David Sierra G.

La logique qui sous-tend Iexplication de la cognition au XVIIl® siecle

Imagindrios tecnocientificos Il

115



impliquent ces expressions métaphoriques nécessaires a la clarté suc-
cincte de la discussion. Il est aussi fort difficile déviter de personnifier le
nom de nature; mais, par nature, jentends seulement l'action combinée et
les résultats complexes d'un grand nombre de lois naturelles; et par lois,

la série des faits que nous avons reconnus. (Darwin, 1876, p.87)

L'exemple (c), en revanche, est beaucoup plus compliqué a représenter ob-
jectivement que les deux précédents: pour comprendre le sens de l'expression
«l'inflation déstabilise 1€pargne», il faut une connaissance systémique et un de-
gré élevé de réflexion formelle abstraite, sans lesquels il nest pas possible de
comprendre ce quest le phénomeéne de variation des prix dans une économie
monétaire, et comment ce phénomene affecterait la décision des gens de ne pas
mettre leur argent en circulation dans léconomie. De cette réflexion, la référence
objective est devenue tres abstraite. En fait, la réflexion se déplace ici dans des
abstractions formelles, d'une maniére similaire a ce qui se passe en mathéma-
tiques. Ce nest donc pas une coincidence si la dynamique impliquée par lexpres-
sion «l'inflation déstabilise 1€pargne » est également représentée en termes
mathématiques. En tant que connaissance systémique qui a émergé dans les
conditions sociales des sociétés de marché, il est tres étrange de supposer que
quelque chose qui sappelle «inflation » agit comme un sujet sur ce quelque chose
qui serait '«épargne», de la méme maniere que lenfant agit sur l'eau qu'il boit
dans lexemple (a). Cependant, la encore, si lon ne dispose pas des connaissances
et du niveau d'abstraction réfléchissante nécessaires pour représenter lobjectivi-
té du phénomene, le sens de la phrase revient, sous la logique de l'action, a la
structure interprétative de base: l'inflation déstabilise Iépargne par son action.

Ces trois exemples ne représentent qu'une comparaison abstraite qui sert a
illustrer la différence entre l'interprétation strictement linguistique et l'interpréta-
tion mentale différenciée du sens exprimé dans une phrase. Mais la comparaison
révele au moins un aspect trés intéressant qui nous intéresse particulierement ici:
nous reconnaissons que, lorsque les connaissances dans la société et I'abstraction
formelle nécessaire a une interprétation systémique des phénomenes sont limi-
tées, l'interprétation tend a se faire par le biais de la logique de l'action. En outre, le
fait que les variations interprétatives aient lieu en fonction des connaissances dis-
ponibles dans la société est nécessairement lié a une compréhension sociologique
particuliere de la connaissance dans l'histoire. Cest a cette compréhension que je
voudrais consacrer lexposition suivante. Je vais essayer de montrer que (1) la fa-
con dont Emmanuel Kant comprenait, au XVIII® siécle, le phénomeéne de la

David Sierra G.

La logique qui sous-tend Iexplication de la cognition au XVIIl® siecle

Imagindrios tecnocientificos Il

116



constructivité dans la science et l'art répondait a une image de la «nature» com-
prise comme sujet de l'action, et que, (2) a son tour, cette image répondait a létat
des connaissances sur les phénomenes naturels et humains dans sa société.

1. La constructivité scientifique et artistique
dans la pensée d’Emmanuel Kant

1.1. La connaissance relationnelle comme sous-structure de la raison pure

Le but de la philosophie critique de Kant, comme on le sait, est de rendre
compte de la condition de possibilité de toute connaissance. Kant la condense
en ce quil appelle la raison pure: une faculté libre de toute détermination empi-
rique (dou la qualification de «pure») qui contient en elle-méme le systéme de
principes qui rendent la connaissance possible. Selon le philosophe, si nous ne
trouvons pas de traces dexpériences ou de sensations dans la raison pure, alors
elle constitue une faculté absolument a priori. Kant a appelé la science qui étudie
ce systeme de principes une critique de la raison pure, qui développe un systeme
de concepts appelé philosophie transcendantale, qui tente, par la critique, de dé-
pouiller les explications de tout contenu empirique pour arriver a la forme de la
raison la plus «pure» (Kant, 2014). En d'autres termes, la philosophie transcen-
dantale de Kant concentre ses efforts sur la description des facultés cognitives a
priori qui rendent possible la construction de la connaissance. Cela signifie que,
dans l'ceuvre de Kant, une origine qualifiée de transcendantale, la raison pure,
assume toute lexplication de la cognition humaine, et donc, tout ce que nous
pouvons appeler connaissance converge en elle et seulement en elle.

La philosophie transcendantale de Kant a été I'une des premieres tenta-
tives significatives pour parvenir a un modele systémique de la cognition hu-
maine qui a trouvé son chemin dans la théorie moderne de la connaissance. Son
influence sur la définition encore en vogue du sujet de la connaissance ne doit
pas étre sous-estimé3. Malgré cela, lorsquon examine de pres le modele de co-
gnition décrit par Kant, une caractéristique spécifique devient évidente qui

3 Une série de critiques importantes sur la définition transcendantale ou immuable du sujet de
la connaissance se trouve dans Weiler (2011).

David Sierra G.

La logique qui sous-tend Iexplication de la cognition au XVIIl® siecle

Imagindrios tecnocientificos Il

117



limite la portée de la pensée systémique en termes relationnels-fonctionnels:
tous les éléments de son systeme philosophique convergent logiquement en une
seule origine. Kant lui-méme en était bien conscient. On en trouve la preuve
dans sa troisiéme critique, La Critique du jugement, publiée en 1790, ou il aborde
cette caractéristique dans son explication de la forme logique de tout systeme:

La forme logique d'un systéme consiste simplement dans la division de
concepts universels donnés [...], a la faveur de laquelle on pense selon un
certain principe le particulier [...], avec sa diversité, comme contenu sous
I'universel. [...] Si on procéde empiriquement et si on séleve du particulier
a l'universel, [on retrouve] une classification du divers, cest-a-dire une
comparaison entre plusieurs classes dont chacune se range sous un
concept déterminé et, quand elles sont completes selon le caractere com-
mun, leur subsomption sous des classes supérieures (les genres), jusqua ce
que lon arrive au concept qui contient en lui le principe de la classification

toute entiere (et qui constitue le genre supréme). (Kant, 2015, p.104-105)

Figure 1: Forme logique des systémes selon Kant (1790). GS = Genre supréme; G = Genre;
C’ = Concept; C = Classe.

La Figure 1 montre que son idée abstraite de ce quest un systeme n'est
pas celle d'un complexe de relations fonctionnelles: il sagit plutot d'un sys-
teme entierement dérivatif dans lequel tous les éléments qui le composent
convergent en une méme origine. Toute classe, concept ou genre est directe-
ment lié au genre supréme, qui « contient en lui le principe de toute la clas-
sification ». Dans cet ordre d'idées, si nous descendons de l'universel au

David Sierra G.

La logique qui sous-tend Iexplication de la cognition au XVIIl® siecle

Imagindrios tecnocientificos Il

118



particulier, alors les genres, les concepts et les classes, sont des classifications
dexpériences a travers les principes contenus dans le genre supréme. Et si,
comme lexprime Kant dans la citation précédente, on s€leve du particulier a
I'universel, alors les concepts sont une classification de classes tandis que les
genres sont une classification de concepts. Les principes de classification de
lensemble du systeme se trouvent dans le genre supréme. En dautres termes,
pour Kant, tout type de systéme adopte une structure arborescente descen-
dante (divisions et subdivisions), une structure déterminée par une origine.

Lorsque Kant réfléchit sur les origines de la connaissance humaine a
travers cette image mentale abstraite de ce quest un systéme, lorigine, le genre
supréme du systéme, est occupée par la raison pure. Selon sa troisiéme critique,
la raison pure est divisée en trois pouvoirs de la pensée humaine, a savoir: a)
I'entendement, b) la faculté de juger, et c) la raison (Kant, 2015, p.93). La faculté
qui nous intéresse dans cet article est la premiere, que Kant a expliquée en
détail dans sa premiére critique, la Critique de la raison pure, publiée en 1781.
Selon le philosophe, 1a compréhension est un pouvoir de la pensée qui contient
les principes de classification que nous utilisons tous pour ordonner les expé-
riences. L'entendement, a son tour, est subdivisée en quatre principes ou caté-
gories, qu'il appelait aussi les concepts purs de l'entendement: quantité, qualité,

relation et modalité (Kant, 2014, p. 88).

(ED (RO

O © ® M

Figure 2:. Concepts purs de |'entendement selon Kant (1781). RP = Raison pure; E = Enten-
dement; J = Jugement; R = Raison; C = Qualité; C' = Quantité; R’ = Relation; M = Modalité.

David Sierra G.

La logique qui sous-tend Iexplication de la cognition au XVIIl® siecle

Imagindrios tecnocientificos Il

119



Cette subdivision, en tant que thématisation de sa compréhension de la
cognition humaine, est d'une grande importance pour la présente discussion.
Car, comme le montre la Figure 2, en subordonnant la possibilité mentale
d’établir des relations aux « concepts purs de l'entendement », Kant soutient
que la possibilité dexaminer le monde comme une constellation de relations
(clest-a-dire par une logique systémique) est subordonnée a lexamen du monde
par des principes transcendantaux (cest-a-dire par la logique de l'action). Au-
trement dit: dans l'architecture du systeme philosophique de Kant, la logique
qui établit une relation mentale entre deux variables (origine-fin), la logique
de l'action, reste le schéma cognitif qui détermine les objets et les événe-
ments du monde, puisque la connaissance systémique (relationnelle-fonc-
tionnelle) n'est pas comprise comme un systéme autosuffisant mais comme
une sous-structure de lorigine transcendantale, cest-a-dire de la raison pure.
Comme nous le verrons dans ce qui suit, la primauté de la logique de l'action
sur la logique relationnelle-fonctionnelle est tres claire dans les vues de Kant
sur les origines mentales de la connaissance scientifique et artistique.

1.2. La constructivité dans la science selon Kant

Si lon considere la Figure 1, cest-a-dire la forme logique de tout sys-
téme selon Kant, il est facile de remarquer en elle un trait caractéristique de la
logique de I'action: une logique d’identité. Tout concept qui parvient a occuper
le genre supréme adoptera la propriété de détenir en son sein «le principe de
la classification toute entiere » du systeme. Comme il a été souligné, pour Kant,
la raison pure, en tant que concept qui explique la cognition humaine, occupe
cette position. Mais lorsqu'il sagit de rendre compte des phénomeénes de la
matiére, le genre le plus élevé du systéme est occupé, pour le philosophe, par
le concept de la nature. Par conséquent, en vertu de lidentité entre la raison
pure et la nature dans le genre le plus élevé du systéme, les concepts scienti-
fiques de la nature ont pour résultat le partage d'une méme origine transcen-
dantale. Cette idée est présentée par le philosophe dans son livre Prolégoménes
a toute métaphysique future qui pourra se présenter comme science, publié en 1783,
dans lequel il indique que les jugements dans la science, en tant que regles
données a priori par la logique, sont en méme temps les lois universelles de la
nature (Kant, 2000, p. XXIV). Deux ans plus tard, dans ses Principes métaphy-
siques des sciences de la nature, il a également exprimé que la construction des
concepts scientifiques et mathématiques est liée a des principes métaphysiques:

David Sierra G.

La logique qui sous-tend Iexplication de la cognition au XVIIl® siecle

Imagindrios tecnocientificos Il

120



[La construction mathématique] est l'affaire de la philosophie pure, la-
quelle nemploie a cette fin aucune expérience particuliére mais seule-
ment ce quelle trouve dans le concept séparé de lui-méme [...] et qui est
en relation avec les intuitions pures de l'espace et du temps (d'apres des
lois qui se rattachent déja essentiellement au concept de nature en géné-
rale). [...] Tous les philosophes de la nature qui ont voulu procéder ma-
thématiquement dans leur entreprise ont ainsi toujours employé, et ont
dt employer (quoique inconsciemment) des principes métaphysiques,
méme lorsqu'ils se gardaient solennellement de toute prétention de la

métaphysique sur leur science. (Kant, 2017, p.66)

Selon cet argument, une nature humaine métaphysique ou extra-empi-
rique contient les principes qui permettent de créer une connaissance relation-
nelle-fonctionnelle ou, comme il le dit, « conférent au divers des représentations
empiriques [intuitions] une liaison ayant forme de loi par laquelle seule le divers
peut devenir une connaissance empirique» (Kant, 2017, p.67). Cela signifie que les
grands philosophes de la nature, par exemple, Isaac Newton, nauraient fait quuti-
liser les concepts purs de lentendement (quantité, qualité, relation et modalité), qui
avaient déja déposés en eux par la nature en tant que sujets transcendantaux, pour
construire leurs modeéles scientifiques qui décrivent la dynamique de la nature.
Clest un exemple clair de la facon dont la capacité de construction de la connais-
sance, en tant que caractéristique reconnue de la nature humaine par les penseurs
de sa societé (nous reviendrons bientot sur ce point), se situait au-déla du monde
empirique, et de comment le fond de la connaissance relationnelle-fonctionnelle
sur les phénomeénes de la nature dans sa société était interprété comme une
sous-structure déterminée par une origine transcendantale. En termes de struc-
ture logique qui lie tout explicandum a une origine premiere, lorigine transcendan-
tale ou extra-empirique contient les principes qui définissent le monde matériel.
Kant, en cela, répresente un exemple paradigmatique.

I1 est significatif de noter quen placant lexplication de la capacité humaine
de construction de la connaissance — ou de la constructivité humaine — en dehors
du monde empirique, la nature humaine devient scientifiquement insondable.
L'alternative que nous trouvons aujourd’hui dans létude de lontogenese cognitive
était encore hors de portée dans ce moment historique. Non seulement parce que
les connaissances séculieres sur Iévolution naturelle nétaient pas encore dispo-
nibles dans leur société, ou en raison du poids de la normativité religieuse, mais
aussi en raison de la logique utilisée dans lexplication. L'une des raisons pour

David Sierra G.

La logique qui sous-tend Iexplication de la cognition au XVIIl® siecle

Imagindrios tecnocientificos Il

121



lesquelles Iontogenése humaine na pas été étudiée a lépoque pour comprendre la
constructivité réside, 8 mon avis, dans une marque distinctive de la logique de
l'action: une fois que le phénomene a expliquer est renvoyé a une origine pre-
miere, la réflexion sarréte et, comme résultat, lexploration matérielle du phéno-
mene est abandonnée, voire bloquée. C'est comme si l'on disait: «il n'est pas
nécessaire détudier comment les étres humains apprennent a connaitre, puisque
les structures de la connaissance sont données par la nature». Le probléme des
barriéres a la formation de nouvelles connaissances nest pas seulement idéolo-
gique: il est aussi cognitif!

En fait, comme nous le verrons en détail plus tard, tout indique que cest
1a le principal probleme que les philosophes et les naturalistes du XVIII® siecle
avaient encore devant eux lorsquils réfléchissaient a la constructivité humaine:
dou viennent les principes qui nous permettent, a nous les humains, de créer
des connaissances scientifiques ? Pour Kant, ce sont des principes transcendan-
taux, et en tant que tels, ils ne sont pas inventés: ils sont simplement déja 1a,
assurés, selon ses termes, dans I'«essence du pouvoir méme de penser» (Kant,
2017, p.67). Rien de plus+ La question des causes d'une «essence du pouvoir
méme de penser», plus qu'une idéologie, représentait la limite méme de la
connaissance sur I'humain de son temps.

Nous sommes ainsi confrontés a une situation particuliere a laquelle les
penseurs de son temps ne pouvaient pas échapper — et que nous pouvons exa-
miner avec plus de distance et de clarté grace a la perspective que nous offre le
développement historique. Lorsque les raisons des limites de la connaissance
humaine sont devenues l'objet d'une réflexion a cette époque, une seule voie
pouvait étre percue: il fallait demander la cause d'une cause métaphysique, et
on ne pouvait répondre a cette question quen faisant appel a l'intentionnalité,

4 Cela avait déja été pergu trés clairement par Norbert Elias, comme il I'a démontré dans sa
Théorie des symboles: «Il n'est pas nécessaire de chercher refuge dans I'hypothése d'un
raisonnement naturellement prédéterminé. Le terme «cause» et ses diverses utilisations est
quelque chose que tous les membres normalement compétents d’une communauté linguis-
tique contemporaine acquiérent par un processus d'apprentissage. Pourquoi Hume et Kant
n’ontils pas trouvé cette solution évidente 2 Probablement parce que ce n’était pas la solution
& leur probléme, au probléme tel qu'il était posé aux individus formés dans la tradition phi-
losophique. lls attendaient une solution causale, liée & leur tradition individualiste» (Elias,
1994, p.42). Bien que Elias ne fasse pas référence ici au subjectivisme caractéristique de ce
type de solution causale, il y fait référence dans I'article « Uber die Natur» (Elias, 2016),
qu'il a publié dans la revue Merkur, en 1986.

David Sierra G.

La logique qui sous-tend Iexplication de la cognition au XVIIl® siecle

Imagindrios tecnocientificos Il

122



cest-a-dire en mettant l'accent de maniere réflexive sur la logique de l'action, un
exercice qui pouvait conduire a sa prise de conscience (mais pas a son explica-
tion systémique) dans un environnement social relativement séculier, tel que
celui dans lequel Kant évoluait. Je crois que dans certains cas, le grand philo-
sophe allemand a pris conscience de cette structure. Car dans sa troisiéme cri-
tique, il a développé deux idées trés importantes qui le suggérent, et que je
préfere laisser sans suite pour l'instant afin de les analyser correctement dans
un autre article: (1) l'idée selon laquelle il n'y a «pas lieu de considérer les phé-
nomenes de la nature comme s'ils étaient déterminés par des étres doués d'in-
telligence comme cela se produit avec les actions humaines qui sont organisées
selon des fins» (Dux, 2012, p.43), et; (2) l'idée selon laquelle l'affirmation d'une
intentionnalité de la nature correspond plutdt a la faculté de juger réfléchis-
sante (Kant, 2015, p.159). Cependant, si l'admirable rigueur de son systéme phi-
losophique critique 1'a empéché la plupart du temps d'affirmer que les ceuvres
de la nature répondaient a une intention — méme si, dans sa jeunesse précri-
tique, il a affirmé avec insistance le contraire, comme nous le verrons plus
tard —, la nature métaphysique de son systeme 1'a constamment amené a se
confronter a cette contradiction, et plus d'une fois il sest appuyé sur lexistence de
cette intentionnalité pour donner sens, entre autres, a la constructivité dans l'art.

1.3. La constructivité dans I'art selon Kant

Pour Kant, comme on le sait, le pouvoir créatif de l'artiste réside dans la
faculté d'imagination. Des sa premiére critique, comme l'explique Hannah
Arendt, I'imagination est, selon Kant, une fonction transcendantale de toutes les
facultés cognitives qui met en relation la sensibilité et lentendement (Arendt,
2003). Mais cette faculté représente, en outre, un « pouvoir de connaitre produc-
tif» (Kant, 2015, p.300). Certes, en tant que faculté de pensée, l'imagination est
naturelle dans son sens transcendantal. Elle est néanmoins spéciale : «I'imagina-
tion [...] est, de fait, trés puissante quand il sagit de créer pour ainsi dire une autre
nature a partir de la matiere qui lui donne la nature effective » (Kant, 2015, p.300).

En d'autres termes, Kant était conscient que la constructivité dans lart
ne correspondait pas parfaitement au modele du sujet transcendantal quil avait
a lesprit lorsquiil décrivait la constructivité dans la science. Le pouvoir cognitif
naturel de I'imagination ne transforme pas la matiére empirique en concepts de
la nature, mais en quelque chose qui «dépasse la nature» (Kant, 2015, p.300).

David Sierra G.

La logique qui sous-tend Iexplication de la cognition au XVIIl® siecle

Imagindrios tecnocientificos Il

123



Par conséquent, le pouvoir cognitif productif de I'imagination est quelque part,
selon ses termes, libre.

L'idée que l'art a pour but immédiat «le sentiment de plaisir» et non la
connaissance « pure » des objets, ajoutée a I'idée que l'art est créé par une facul-
té mentale autonome ou libre, a posé de grandes questions a sa philosophie.
La rationalité et lesthétique ne semblaient pas partager une origine commune
dans les principes de lentendement, ce qui déstabilisait l'architecture logique
de son systéme philosophique. Ainsi, pour assurer son équilibre logique (celui
qui relie deux points), Kant a dii renvoyer la constructivité dans l'art directe-
ment a lorigine, cest-a-dire a la nature, par la médiation d'un concept. Il attri-
bue cette fonction au concept de génie. Voici son raisonnement:

Le concept des beaux-arts ne permet pas que le jugement sur la beauté
de son produit soit dérivé d'une quelconque regle possédant un concept
comme principe de détermination. Par conséquent, il ne permet pas que
le jugement se fonde sur un concept de la maniere dont le produit est
possible. En ce sens, les beaux-arts ne peuvent pas se forger eux-mémes
la régle d'apres laquelle ils doivent donner naissance a leur produit. Or,
étant donné cependant que, sans une regle qui le précede, un produit ne
peut jamais étre désigné comme un produit de l'art, il faut que la nature
donne a l'art la régle dans le sujet [...]; cest dire que les beaux-arts ne

sont possibles que comme produits du génie. (Kant, 2015, p.293)

Son argument est assez clair: si la beauté d'une ceuvre d'art ne peut étre
jugée avec des pouvoirs a priori, et quelle a encore besoin de regles pour deve-
nir une ceuvre d’art, alors les regles dans l'art doivent étre données directe-
ment par lorigine, cest-a-dire par la nature, a travers le génie. Cest précisément
sa définition du concept:

Le génie est le talent (don naturel) qui donne a l'art ses régles. Dans la
mesure ou le talent, comme pouvoir de produire inné chez l'artiste, ap-
partient lui-méme a la nature, on pourrait aussi sexprimer ainsi: le gé-
nie est la disposition innée de lesprit (ingenium) par l'intermédiaire de

laquelle la nature donne a l'art ses regles. (Kant, 2015, p.293)

David Sierra G.

La logique qui sous-tend Iexplication de la cognition au XVIIl® siecle

Imagindrios tecnocientificos Il

124



O @O\ &
O,

Figure 3: Place du génie dans le systtme (1790). RP/N = Raison pure/Nature (logique

d'identité); E = Entendement; J = Jugement; R= Raison; G = Génie.

Une fois de plus, la constructivité, en tant que caractéristique reconnue
de la nature humaine parmi les penseurs de sa société, a été placée au-dela du
monde empirique au moyen de la logique de l'action. La principale différence
avec le cas de la constructivité dans la science est celle-ci: en raison du concept
de génie, le caractére subjectiviste de la logique de l'action est devenu plus
transparent dans son explication de la constructivité dans l'art. La nature agit
a travers le sujet: elle donne la regle a l'art, en réglant les pouvoirs cognitifs
d'un sujet donné. Ces phrases représentent une explication directe du phéno-
mene créatif humain, et non une représentation métaphorique dun modele
systémique séculier de la nature. En d'autres termes, comme beaucoup d’autres
dans sa société — par exemple, Johann Herder (Vratskidou, 2011, p. 46) —, Kant
considérait vraiment que le génie est «directement conféré a chaque personne
par la main de la nature » (Kant, 1987, p.177). Il est clair que le concept de génie
de Kant désigne une attribution de l'intentionnalité a ce qui, aujourd’hui,
savére nen avoir aucune: la nature. Il désigne méme les détenteurs du génie
comme «les favoris de la nature» (Kant, 2015, p.295)!

Cognitivement, ce type de conclusion nest possible que par une lo-
gique d'explication qui lie deux points dans l'explication, un explanans et
un explicandum, dans lequel le second est envoyé mentalement au premier
et présenté ensuite comme sa dérivation planifiée. Mais cela ne signifie
pas que la description systémique en termes relationnels-fonctionnels était
absolument absente de l'explication de Kant sur la constructivité dans l'art.
Sil avait concentré son raisonnement exclusivement sur l'origine transcen-
dantale, il aurait ignoré la logique relationnelle-fonctionnelle qui caractéri-
sait les connaissances scientifiques modernes disponibles, et qu'il avait
lui-méme thématisée des années auparavant dans sa deuxiéme critique, la

David Sierra G.

La logique qui sous-tend Iexplication de la cognition au XVIIl® siecle

Imagindrios tecnocientificos Il

125



Critique de la raison pratique, sous l'étiquette de « philosophie matérielle »
(Kant, 1848, p.3). Mais alors: comment Kant explique-t-il l'ceuvre du génie
avec une logique systémique relationnelle-fonctionnelle ?

Selon le philosophe, Iimpulsion qui met en mouvement la constructivi-
té dans l'art résulte d'une relation spécifique, et non d'un principe: elle résulte
de l'indétermination causée par les idées esthétiques (qui appartiennent a la
faculté d'imagination) aux concepts rationnels (qui appartiennent a la faculté
de compréhension). Malgré la classification des idées esthétiques et des
concepts rationnels en différentes facultés a priori, seule leur rapport pro-
voque la dynamique créative de I'imagination. Selon ses propres termes:

Quand on subsume sous un concept une représentation de l'imagina-
tion qui appartient a sa présentation, mais qui, par elle-méme, fournit
loccasion de penser bien d'avantage que ce qui ne peut jamais se com-
prendre dans un concept déterminé, et par conséquent élargit esthéti-
quement le concept lui-méme de maniére illimitée, I'imagination est
alors créatrice, et elle met en mouvement le pouvoir des Idées intellec-
tuelles (la raison) et cela d'une maniere qui lui permet, a propos d'une
représentation, de penser bien plus que ce qui en elle peut étre appré-

hendé et rendu clair. (Kant, 2015, p.301)

Figure 4: Construction relationnelle des attributs esthétiques (1790). RP/N = Raison pure
(logique d'identité); E = Entendement; | = Imagination; C = Concepts rationnels; IE = Idées

Esthétiques; AE = Attributs Esthétiques.

David Sierra G.

La logique qui sous-tend Iexplication de la cognition au XVIIl® siecle

Imagindrios tecnocientificos Il

126



Les formes d'art, que Kant appelle les attributs esthétiques, sont le ré-
sultat du processus qui met en mouvement le pouvoir créatif de I'imagination.
Les attributs esthétiques permettent aux poétes (qui occupent le plus haut
rang dans tous les arts pour le philosophe) de décrire une chose par les attri-
buts d'une autre: «l'aigle qui tient la foudre entre ses serres est un attribut du
puissant roi des cieux, et le paon, un attribut de sa magnifique épouse » (Kant,
2015, p.267). Or, si seule la relation entre les idées esthétiques et les concepts
rationnels peut mettre en mouvement l'activité créative artistique, alors le
modeéle kantien abandonne momentanément la structure qui relie deux points
et devient systémique — bien que, selon les normes actuelles, il représente une
description systémique trés limitée de ce quest la constructivité. En dautres
termes, d'une part, Kant considére que la constructivité dans l'art se trouve
dans le principe créatif (cest-a-dire dans le génie) et, dautre part, que la
constructivité dans l'art découle d'un processus autonome. Kant a résolu la
contradiction qui découle de la rencontre des deux logiques en intégrant la
logique systémique comme sous-systéme de la logique de l'action.

La stratégie cognitive que Kant a employée ici nest pas nouvelle. En
réalité, le philosophe l'utilisait depuis sa jeunesse, du moins depuis son étape
précritique. Pour comprendre la persistance de cette stratégie d'explication
dans la pensée du philosophe allemand, il est nécessaire de la situer dans les
conditions historiques de sa société.

2. Kant sous les conditions
historiques de la modernité

2.1. La conscience moderne de la constructivité

La modernité est le processus social de sécularisation a plus grande
échelle jamais observé dans I'histoire de I'humanité. A ses débuts, cest-a-dire
lors de la révolution des sciences naturelles aux XVI¢ et XVII¢ siecles, et des
révolutions industrielles et politiques qui suivirent au cours des siécles sui-
vants, les sociétés euro-occidentales ont pris bien conscience du caractere
construit du monde. Cela a aussi eu ses antécédents. Il est possible de trouver,
dés le Moyen Age, un succés croissant du modele de la machine comme ma-
trice explicative du monde (Canguilhem, 2000, p.101-128 ; Dux, 2012, p.40-43)

David Sierra G.

La logique qui sous-tend Iexplication de la cognition au XVIIl® siecle

Imagindrios tecnocientificos Il

127



qui fonctionne comme un indicateur clair des transformations sociales pro-
fondes — en particulier, la forme d'organisation urbaine et, plus tard, la for-
mation des principautés — susceptibles de provoquer des transformations
cognitives dans cette direction (Dux, 2012, p.325-336). Le processus dans son
ensemble présente d'innombrables particularités selon 1'€chelle historique
adoptée, mais il est facile de repérer des observations historiques chez plu-
sieurs exemples remarquables qui montrent que la conscience du caractere
construit du monde était déja largement établie dans la pensée philosophique
du XVII¢ siecle grace a la croissante utilisation paradigmatique de la machine.
Pour donner un exemple illustre, Thomas Hobbes, dans les premiéres lignes
de lintroduction de son Léviathan, publié en 1651, écrit:

La nature (l'art par lequel Dieu a fait le monde et le gouverne) est si bien
imitée par l'art de 'homme, en ceci comme en de nombreuses autres
choses, que cet art peut fabriquer un animal artificiel. Car, étant donné
que la vie nest rien d'autre qu'un mouvement de membres, dont le com-
mencement est en quelque partie principale intérieure, pourquoi ne
pourrions-nous pas dire que tous les automates (des engins qui se
meuvent eux-mémes, par des ressorts et des roues, comme une montre)
ont une vie artificielle? Car quest-ce que le coeur, sinon un ressort, les
nerfs, sinon de nombreux fils, et les jointures, sinon autant de nom-
breuses roues qui donnent du mouvement au corps entier, comme cela
a été voulu par lartisan. L'art va encore plus loin, imitant cet ouvrage

raisonnable et le plus excellent de la Nature, 'homme. (Hobbes, 2000)

Cette interprétation mécanique a une valeur documentaire tres impor-
tante: elle montre qua cette époque, Dieu, comme laffirmaient les philosophes
théologiens depuis des siecles, nétait plus la seule référence qui assurait lorigine
de la connaissance. Depuis quelque temps, la divinité sétait progressivement
éloignée de lexplication absolue convergente de la connaissance, laissant place a
un autre point de convergence: 'Homme. Naturellement, la prise de conscience
d'un mouvement de cette ampleur (de la subjectivité divine a 'homme) ne peut
se faire sans conséquences graves. Progressivement, et surtout avec le dévelop-
pement croissant des sciences naturelles qui ont progressivement accru le
contrdle des phénomenes naturels dans les sociétés occidentales — contribuant,
a leur tour, a l'intensification des transformations importantes dans la structure
de la société et dans sa compréhension —, les membres de ces sociétés ont pris
conscience des déplacements causés par les transformations de la vie sociale et

David Sierra G.

La logique qui sous-tend Iexplication de la cognition au XVIIl® siecle

Imagindrios tecnocientificos Il

128



le développement conséquent des connaissances séculiéres (Weiler, 2011, p.9).
Des doutes sont apparus partout. Depuis cette époque, Iinstabilité des connais-
sances traditionnelles na fait que saccroitre. Le systeme de pensée de René Des-
cartes est un exemple paradigmatique de cette déstabilisation (Dux, 2005). Il a
élevé le doute — déja présent dans le siecle qui I'a précédé dans l'ceuvre de Mon-
taigne (Montaigne, 1987) — a la dignité d'une méthode philosophique (Descartes,
2009). Ses réflexions dans le cadre de cette méthode ont abouti a une conclu-
sion bien connue: l'univers physique, ou res extensa, devait étre expliqué dans
Iimmanence de sa propre dynamique et non par des spiritualités inaccessibles a
la pensée humaine — du moins dans le programme, car il a fallu des siécles de
transformations sociogénétiques et ontogénétiques pour réordonner la plupart
des systemes conceptuels en ces termes.

Malgré les innombrables réactions du systeme traditionnel de vision du
monde au processus déclenché par de telles conclusions, une chose est néan-
moins certaine : depuis 'avénement de la conscience moderne de la construc-
tivité (cest-a-dire la prise de conscience de la capacité humaine a créer des
connaissances), le savoir dogmatique ne peut prétendre a une validité absolue
sans l'inspection du monde des objets et des événements dans la théorie mo-
derne de la connaissance (Dux, 2012, p. 49-50). Mais que pouvaient-ils dire au
XVIII¢ siecle sur le monde mental, spirituel, selon le langage du moment, dans
lequel les étres humains meénent leur vie?

2.2. La nature humaine comme transcendance

Grace a la sécularisation moderne, 'homme est progressivement de-
venu une conditio sine qua non de la théorie de la connaissance. « Comment
connaitre la source de I'inégalité parmi les hommes, si l'on ne commence
par les connaitre eux-mémes » (Rousseau, 2008, p.51) demande Jean-Jacques
Rousseau au début de la préface de son Discours sur l'origine et les fondements
de l'inégalité parmi les hommes, publié en 1755. Mais nous devons nous de-
mander : au XVIII siecle, que savait-on de 'humanité ? Pas beaucoup. Rous-
seau a clairement documenté ce manque a son époque lorsqu'il a écrit dans
les mémes lignes de l'essai: « La plus utile et la moins avancée de toutes les
connaissances humaines me parait étre celle de 'homme » (Rousseau, 2008,
p.51). Les stratégies disponibles pour lexplication naturaliste du monde phy-
sique - telles que les mathématiques ou la mécanique — étaient insuffisantes

David Sierra G.

La logique qui sous-tend Iexplication de la cognition au XVIIl® siecle

Imagindrios tecnocientificos Il

129



pour trouver une explication naturaliste de la spiritualité humaine. L'une
des tentatives les plus célébres est celle proposée au siecle précédent par
Hobbes dans son Léviathan. Cependant, comme on pouvait s'y attendre, son
modéle n'a pas trouvé son chemin dans la théorie de la connaissance mo-
derne. Car les sensibilités esthétiques, la causalité, I'intentionnalité, la mo-
ralité, etc., comment pourrait-on les expliquer par les principes de la géométrie,
ou de la pression et de I'impulsion ?

Les conséquences de cette lacune en matiere de connaissances furent
assez importantes: sans un bagage de connaissances suffisamment développé
pour permettre la formulation d'une explication relationnelle-systémique de
la cognition, la logique qui, jusqualors, déterminait la compréhension tradi-
tionnelle du monde, la logique de l'action, persistait dans l'explication. Nous
retrouvons cette logique consignée dans les textes historiques a travers une
certitude ancienne qui revient avec insistance chez les penseurs de 1'€poque, et
que nous avons déja reconnue ici dans la pensée de Kant: Les qualités qui
permettent la connaissance humaine proviennent de 'homme lui-méme. La
nature humaine doit les contenir en elle-méme, quelque part, dés l'origine !

La récurrence de cette explication a ce moment historique est trés si-
gnificative pour la présente discussion. Car, dans sa structure, l'explication
ne relie encore que deux points et, a ce titre, suit la logique de I'action. Il ne
faut pas perdre de vue que sous cette logique, et surtout dans une société en
voie de sécularisation, ce que 'on trouve dans le monde est compris comme
existant déja dans une origine transcendantale. Par conséquent, a I'aube de la
modernité, la constructivité humaine était constamment renvoyée a la na-
ture, dont on suggérait quelle émanait. La «nature», cependant, nétait pas
congue a I'époque comme nous le faisons aujourd'hui, cest-a-dire comme un
ensemble de processus séculiers impersonnels dans le temps. Comme nous
l'avons déja vu chez Kant, la nature était comprise comme une harmonie trans-
cendantale, et je considere raisonnable de penser que la conscience croissante
de la constructivité humaine a joué un role déterminant dans cette compré-
hension : car, comme je l'ai exprimé précédemment, de la logique de l'action
résulte aussi une logique d'identité. Ainsi, lorsque l'on réfléchit a la capacité
humaine de construction de la connaissance a travers une logique qui établit
des relations d’identité dans une origine, au moins deux conséquences logiques
étaient inévitables a I'époque:

David Sierra G.

La logique qui sous-tend Iexplication de la cognition au XVIIl® siecle

Imagindrios tecnocientificos Il

130



1) D'une part, la constructivité humaine, comme explicandum a été ren-
voyée a une origine transcendantale, cest-a-dire située au-dela du mon-
de empirique, un explanans quils ont appelée nature;

2) D'autre part, en y étant renvoyeée, lorigine transcendantale, clest-a-dire
la nature, a adopté les caractéristiques subjectives de la constructivité.

Cela peut étre systématiquement prouvée dans les textes historiques:
malgré lirruption progressive de modeles mécaniques autonomes dans l'ex-
plication de l'univers physique, la nature, et surtout la partie vivante de la na-
ture, était communément comprise dans la philosophie et le naturalisme du
XVIII® siecle comme une origine créative transcendantale. Par conséquent,
sous la logique de l'action, la «nature humaine» était comprise littéralement,
et non métaphoriquement, comme une agence créative dotée de capacités
d’action et de planification. Nous l'avons déja vu lorsque nous avons examiné
la constructivité dans la science et l'art selon Kant.

2.3. La sécularisation dans la philosophie allemande de la premiére moitié du
XVl siécle

Grace au cadre général décrit ci-dessus, nous pouvons plus facilement
comprendre limpulsion séculiére identifiée dans les courants philosophiques
européens du XVIII® siécle. Le cas de I'Allemagne est certainement significatif.
Non pas parce que la pensée allemande soit devenue séverement séculiere,
mais précisément parce que cela n'a pas été le cas. Comme les historiens de la
philosophie l'ont noté, contrairement a la philosophie francaise, anglaise ou
néerlandaise, la philosophie allemande est restée profondément chrétienne
tout au long du siecle (Belaval, 1973, p.729). Il ne fait aucun doute que les
croyances religieuses et le poids normatif de ses institutions sociales ont main-
tenu une empreinte significative sur la vie intellectuelle allemande. Mais ces
croyances ont également été utilisées de maniere pragmatique d'une certaine
maniere, notamment par les classes moyennes bourgeoises montantes. Il ne
faut pas perdre de vue quau XVIII® siecle, les penseurs allemands ne faisaient
pas partie de l'aristocratie, mais «seront eux-mémes fils de pasteurs ou d'arti-
sans, plus rarement de fonctionnaires, de professeurs, de marchands» (Belaval,
1973, p-729). L'abandon de la culture savante par les classes dominantes il-
lustre leur situation de subordination spirituelle dans le contexte européen.

David Sierra G.

La logique qui sous-tend Iexplication de la cognition au XVIIl® siecle

Imagindrios tecnocientificos Il

131



«Leibniz, raconte Norbert Elias, le seul philosophe de cour allemand, le seul
grand Allemand dont la renommée se répand dans la vaste société de cour,
parle et écrit en francais ou en latin, rarement en allemand » (Elias, 2010, p.90).
Et cette subordination reflétait également un profond mépris des classes domi-
nantes pour les classes moyennes et leurs efforts intellectuels. Frédéric II (qui
accede au trone de Prusse en 1740), «enthousiaste de la civilisation francaise
des Lumiéres, ne cachait pas son mépris pour létat, a ses yeux ‘barbare), de la
culture allemande » (Belaval, 1973, p.742-743). En 1746, il nomme Pierre Louis
Moreau de Maupertuis Président de ' Académie des Sciences de Berlin, dont la
tache principale est la diffusion des sémantiques séculaires de la philosophie
de la nature en Allemagne, notamment celle de Newton. Sa tache a rencontré
une grande résistance parmi les philosophes locaux, une résistance fondée sur
des courants métaphysiques qui ne cachaient pas leurs racines religieuses de-
puis le début du siécle.

Peut-étre que 'un des meilleurs exemples illustrant cette résistance au
cours de la premiere moitié du siécle est la place de la mécanique newto-
nienne dans le systeme philosophique de Christian Wolff, dont la doctrine
dominait, avec celle de Leibniz a la base - et, dans une moindre mesure, celles
de Christian Thomasius et de Christian Cursius - les discussions de la philo-
sophie allemande a cette époque. Malgré 'admiration de Wolff pour Newton
en tant que mathématicien — considérant lui-méme les mathématiques comme
lidéal méthodologique de la philosophie, mais sans lui attribuer l'explication
causale des phénomeénes de la nature comme le faisait Newton — la loi de l'at-
traction newtonienne na pas trouvé une place dans son systéme philosophique
métaphysique. Clest le méme cas chez Cursius, un philosophe anti-wolffiste,
qui a également rejeté l'attraction newtonienne dans son livre Physique, publié
en 1749, afin de donner la priorité a une explication du mouvement fondée, en
définitive, sur l'essence de Dieu qui nous est cachée (Belaval, 1973, p. 141-142).

Ces exemples illustrent ce que jessaie de montrer: les sémantiques les
plus séculiéres de la philosophie de la nature disponibles et utilisées dans la
premiere moitié du XVIII® siecle pour étendre le controle sur le monde naturel
dans les sociétés européennes, a savoir celles issues de la mécanique newto-
nienne, nont pas déstabilisé, dans leurs fondements, les systemes conceptuels
métaphysiques qui dominaient traditionnellement la philosophie allemande.
Méme les membres des jeunes générations des classes moyennes qui ont vrai-
ment fait l'effort de concilier métaphysique et mécanicisme nétaient pas en

David Sierra G.

La logique qui sous-tend Iexplication de la cognition au XVIIl® siecle

Imagindrios tecnocientificos Il

132



position cognitive d'aller plus loin. L'un deux était précisément le jeune
Emmanuel Kant.

Dans son livre Sur la véritable estimation des forces vives, publié en 1749,
cest-a-dire a I'age de 25 ans environ, Kant tente d'introduire l'attraction newto-
nienne en Allemagne en lui donnant une base métaphysique leibnizienne. En
1755, six ans plus tard, apres avoir eu un contact plus étroit avec les développe-
ments de l'astronomie d’inspiration newtonienne (notamment avec louvrage
Une théorie originale ou une nouvelle hypothése sur l'univers de Thomas Wright
publiée en 1750), Kant publiera son Histoire générale de la nature et théorie du ciel,
dans lequel il soutient que le mouvement autonome des systemes planétaires,
tel que décrit par le mécanicisme, avait une origine divine, une origine qui re-
monte a la création (1984). Un rapide examen de la préface de ce livre nous
permet de vérifier le genre de précautions quun jeune philosophe devait
prendre dans sa société lorsqu'il décidait de faire place aux sémantiques les plus
séculiéres disponibles dans la philosophie de la nature. Dans le texte, on trouve
plusieurs formulations qui cherchent a dissiper tout doute sur ses convictions
religieuses. Ainsi, il écrit a propos de sa proximité avec Epicure, Leucippe et
Démocrite : « Tant de parenté avec une conception qui était la vraie théorie de la
négation de Dieu dans l'antiquité ne conduit pas cependant la mienne a partager
ses erreurs» (Kant, 1984, p.70-71); ou encore a propos des arguments séculiers
basés sur le mécanisme newtonien : « Voyons comment ces raisons dont on ap-
préhende les dégats dans les mains des adversaires sont bien plutot des armes
puissantes pour combattre ceux-ci» (Kant, 1984, p.68).

On peut interpréter, comme I'historien Fred Spier (2010, p.13), que la dé-
fense de Dieu dans cette affaire était une tentative du jeune Kant pour «se pro-
téger des accusations d'athéisme ». C'était trés probablement le cas. Cela ne
cache cependant pas le fait qua ce moment de sa vie, Kant cherchait vraiment a
trouver une méthode pour concilier dans le méme systéme de connaissance de
l'univers les deux logiques dexplication développées dans sa société. Autrement
dit: athée ou non, le philosophe allemand travaillait avec les connaissances dis-
ponibles dans sa société. Le systéme de l'univers quil propose dans son livre
fonctionne mécaniquement, sans intervention divine directe, bien stir. Cepen-
dant, tous les éléments qui le composent, ses propriétés essentielles, la premiere
impulsion et toutes les dynamiques qui se manifestent au cours de son histoire
répondent au plan du dessein divin. L'univers nexisterait et ne fonctionnerait
point sans les actes de la force divine a l'origine de la création.

David Sierra G.

La logique qui sous-tend Iexplication de la cognition au XVIIl® siecle

Imagindrios tecnocientificos Il

133



La fagon dont Kant finit par concilier les logiques explicatives dans son
livre est symptomatique de ce que jessaie de démontrer : la persistance dans la
pensée du philosophe d'une stratégie explicative dans laquelle la logique rela-
tionnelle-fonctionnelle est subordonnée a la logique de l'action. Pour le prou-
ver, permettez-moi d'abord de vous présenter 'argument suivant du philosophe,
avec quelques notes a ce sujet, puis de le commenter :

Etait-il donc possible que tant de choses, chacune ayant sa nature indépen-
dante des autres, dussent se déterminer delles-mémes les unes les autres de
telle sorte qu'un tout ordonné en surgisse ? [Logique systémique] Et si elles le
font, nest-ce pas la une preuve indéniable de la communauté de leur pre-
migre origine qui doit étre un entendement supréme absolument autosuf-
fisant, dans lequel les natures des choses ont été projetées suivant des

intentions préétablies? [Logique de l'action]. (Kant, 1984, p.71)

I ne faut pas perdre de vue que dans le processus de sécularisation conduit
par des évolutions sociales constantes, ce qui était considéré comme le résultat de
l'action d'un agent subjectif dans le passé devient, une origine transcendante des
phénomeénes naturels (Dux, 2010). Dans des conditions favorables, les réflexions
prennent les connaissances systémiques disponibles dans la société et les in-
tegrent dans la vision du monde en tant que sous-structures du monde subordon-
nées au plan concu dans lorigine. Cest seulement ainsi que la réalité pourra
continuer a étre planifiée et organisée depuis ses origines par un pouvoir ex-
tra-empirique ou transcendantal, et satisfaire aux exigences de la logique. Clest
exactement ce que nous trouvons dans la citation précédente de Kant. Malgré sa
connaissance de lorganisation mécaniste de l'univers, lordre de ce dernier est,
pour lui, le produit d'une cause intentionnelle, prévoyante et agissante, a savoir
Dieu - un dieu qui dailleurs se retire du monde et se réfugie dans un monde «der-
riere» la nature. Il lexprime lui-méme assez clairement:

La matiére qui est la substance originaire de toutes choses est donc lie a
certaines lois, et, laissée librement a ces lois elle doit produire nécessaire-
ment de belles combinaisons. Elle n'a pas la liberté de sécarter de ce plan de
la perfection. Puisquelle se trouve ainsi soumise a une intention supréme-
ment sage, elle doit nécessairement avoir été fixée dans de tels rapports
harmonieux par une cause premiere régnante sur elle, et il y a un Dieu
précisément pour cette raison que la nature, méme dans le chaos, ne peut

procéder autrement que de facon réguliere et ordonnée. (Kant, 1984, p.47)

David Sierra G.

La logique qui sous-tend Iexplication de la cognition au XVIIl® siecle

Imagindrios tecnocientificos Il

134



Cette forme de cohabitation des logiques dans le systéme cognitif du
jeune Kant, dans laquelle la logique systémique est subordonnée a la logique
de l'action, est la méme que l'on retrouve dans son explication de la construc-
tivité dans la science et dans l'art lors de son étape critique. Avec cela, le Kant
critique a fait un grand pas que les efforts de sécularisation de la nature avan-
cés par les générations suivantes ont su lui reconnaitre. Cela ne veut pas dire
que le Kant critique et le précritique soutenaient les mémes arguments. Le
Kant de la période de maturité, de la période critique, affirme que rien ne per-
met de penser que les phénomenes naturels puissent étre déterminés par des
étres dotés d'intelligence, ce qui est en totale contradiction avec lorigine vo-
lontaire extra-empirique quil met en avant dans sa théorie de l'univers de sa
jeunesse. Cela ne I'a cependant pas empéché de maintenir dans sa période
critique que la compréhension des phénomenes de la nature, comme celle des
arts, avait une origine transcendantale, diffusément volontaire, qui échappe au
monde empirique. Seule une analyse basée sur la structure de la logique expli-
cative peut révéler ce paradoxe.

Bibliographie

ARENDT, Hannah. “Imaginacién.” In Conferencias sobre la filosofia politica de Kant.
Buenos Aires: Paidos Editores, 2003.

BELAVAL, Yvon. Histoire de la philosophie (v. 2). Paris: Gallimard, 1973.

CANGUILHEM, Georges. La connaissance de la vie. Paris: Librairie Philosophique
Vrin, 2000.

DARWIN, Charles. Lorigine des espéces au moyen de la sélection naturelle, ou la lutte pour
l'existence dans la nature. Paris: C. Reinwald, 1876.

DESCARTES, René. Méditations métaphysiques. Paris: Flammarion, 2009.

DUX, Gunter. “Toward a Sociology of Cognition”. In STEHR, Nico; MEJA, Volker
(dir.). Society & knowledge : Contemporary perspectives in the sociology of knowledge &
science. New Brunswick: Transaction Publishers, 2005, p.117-150.

DUX, Giuinter. “The Genesis of Philosophy in the History of Mind: A Cross-Cultural
Comparison Between Classical Greece and China". In DUX, Giinter; ULRICH
VOGEL, Hans (dir.). Concepts of Nature: A Chinese-European Cross-Cultural Perspective.
Leiden, Boston : Brill, 2010, p.102-135.

DUX, Giinter. Teoria histdrico-genética de la cultura: La Idgica procesual en el cambio
cultural. Bogota: Ediciones Aurora, 2012.

David Sierra G.

La logique qui sous-tend Iexplication de la cognition au XVIIl® siecle

Imagindrios tecnocientificos Il

135



ELIAS, Norbert. Teoria del simbolo: un ensayo de antropologia cultural. Barcelona:
Ediciones Peninsula, 1994.

ELIAS, Norbert. El Proceso de la Civilizacion : Investigaciones Sociogenéticas y
Psicogenéticas. México D.F: Fondo de Cultura Econdmica, 2010.

ELIAS, Norbert. La dynamique sociale de la conscience. Paris : La Découverte, 2016.

HOBBES, Thomas. Léviathan, ou, matiére, forme et puissance de I'Etat chrétien et civil.
Paris: Gallimard, 2000.

KANT, Emmanuel. Critique de la raison pratique. Paris: Librairie Philosophique de
Ladrange, 1848.

KANT, Emmanuel. Histoire générale de la nature et théorie du ciel. Paris: Vrin, 1984.
KANT, Emmanuel. Critique of Judgment. Indianapolis : Hackett Pub. Co., 1987.

KANT, Emmanuel. Prolégoménes a toute métaphysique future qui pourra se présenter
comme science. Paris: Librairie Philosophique Vrin, 2000.

KANT, Emmanuel. Critique de la raison pure. Paris: PUF, 2014.

KANT, Emmanuel. Critique de la faculté de juger. Paris: Flammarion, 2015.

KANT, Emmanuel. Principes métaphysiques de la science de la nature. Paris: Vrin, 2017.
MONTAIGNE, Michel. Essais II. Paris: Gallimard, 1987.

ROUSSEAU, Jean-Jacques. Discours sur l'origine et les fondements de I'inégalité parmi les
hommes. Paris: Flammarion, 2008.

SPIER, Fred. Big history and the future of humanity. Chichester, Malden: Wiley-
Blackwell, 2010.

VRATSKIDOU, Eleonora. “Le génie chez Johann Gottfried Herder". In KREMER,

Nathalie (dir). Le génie créateur a l'aube de la modernité (1750-1850). Lille: Septentrion, 2011.

WEILER, Vera. Norbert Elias y el problema del desarrollo humano. Bogota: Ediciones
Aurora, 2011.

David Sierra G.

La logique qui sous-tend Iexplication de la cognition au XVIIl® siecle

Imagindrios tecnocientificos Il

136



La légica subyacente a la explicacion
de la cognicion en el siglo XVIIi:

un andlisis historico-genético del
sujeto trascendental kantiano

David Sierra G.

1 Doctor asociado al equipo ISA (Imaginario y Socio-Antropologia) del
laboratorio de investigacion UMR 5316 Litt&Arts de la Universidad
Grenoble Alpes (UGA), Francia. Doctor en Sociologia (2018) de la
UGA. Master 2 de Investigacién en Ciencias Humanas y Sociales,
Produccién y Mediacién de Formas Culturales (2013), de la UGA.
Sociblogo (2011) de la Pontificia Universidad Javeriana, Bogotd,
Colombia. Miembro del comité y secretariado de redaccién de la
Revista Infernacional Sociologie de I'art — OPUS de la editorial pari-
sina 'Harmattan. Profesor especial en la Escuela Superior de Admi-
nistracién Piblica, Sede Bogotd, y contratista de la Direccidn de Cul-
tura Ciudadana de la Secrefaria de Cultura, Recreacién y Deporte
de la Alcaldia Mayor de Bogotd. Tiene experiencia como traductor
de textos académicos, y de investigacién en el campo de la historia
de la filosofia, la historia de la ciencia, la teoria del conocimiento y
la sociologia del arte. E-mail: davidsierrag86@gmail.com.

David Sierra G.

La légica subyacente a la explicacién de la cognicién en el siglo XVIIl

Imagindrios tecnocientificos Il

137



Introduccion

Cuando reflexionamos sobre cualquier acciéon que emprendemos coti-
dianamente, la entendemos de ordinario de un modo en particular: la accidon
siempre se concreta desde un origen hasta un fin (Dux, 2012, p.106). La estruc-
tura de la accion, una estructura que relaciona dos puntos (origen-fin), es una
experiencia mental fundamental de todo ser humano que emerge constructi-
vamente muy temprano en la vida, en el desarrollo ontogenético temprano de
las competencias para actuar. La razdn se encuentra en la necesidad imperante
de construccion de las competencias para interactuar con el entorno al mo-
mento del nacimiento, y en el hecho de que dicha construccion inicial se en-
cuentra ineluctablemente mediada por la interaccién con un otro social mds
competente?. Es gracias a esta estructura mental que, bajo las condiciones nor-
malizadas de una sociedad, podemos planear de antemano el curso normal de
los eventos mediante el pensamiento, de manera que podamos llevar a cabo
nuestros propdsitos cotidianos. Para llegar al trabajo desde mi hogar, yo, como
sujeto al origen de la accidn, debo salir de casa a una hora determinada, acer-
carme a la estacion de transporte publico para tomar la linea azul del metro
que me permitird bajarme en la estaciéon mds cercana al lugar de trabajo y
poder asi caminar hasta alli. Es posible que esta no sea la forma mas practica
de dar con el fin propuesto. Puedo, ademads, colmar de muchos mds detalles la
trayectoria de la accion, e incluso puedo abandonar la trayectoria planeada a
mitad de camino para tomar otra. Estos y muchos otros escenarios son posi-
bles. Sin embargo, sin la estructura mental de la accion, en la que mentalmen-
te la accidn se concreta desde un origen planeado hasta un fin, la accién pierde
su sentido, abandondndome en una penosa situacidon de desconcierto frente a
lo que debo hacer para llegar a mi lugar de trabajo.

Los efectos de la estructura mental de la accidn no se reducen al buen
desenvolvimiento de nuestros propdsitos cotidianos. También utilizamos dicha

2 Para efectos de lo que aqui nos interesa, no entraremos a la descripcién de aquel desarrollo
temprano. Tomaremos aqui la estructura de la accién como dada, remitiendo al lector intere-
sado en profundizar en el tema al libro Teoria Historico-Genética de la Cultura del socidlogo
alemén Ginter Dux (2012).

David Sierra G.

La légica subyacente a la explicacién de la cognicién en el siglo XVIIl

Imagindrios tecnocientificos Il

138



estructura, en diversos grados segun el grado de secularizacion de la sociedad,
para interpretar muchos fendmenos con los que nos cruzamos — sean natura-
les, sociales o espirituales. A la utilizacidn explicativa de la estructura de la
accion la llamaré aqui, siguiendo a Giinter Dux, una Idgica de la accién. Con ella
aquello que sucede o es en el mundo (explicandum) es remitido mentalmente a
un origen planeado (explanans) a partir del cual se establece que surgid como
derivacion necesaria (Dux, 2012, p.106-107).

El medio que utilizamos para construir mentalmente el mundo, y que
también empleamos para actuar en él, registra de manera sorprendente la 10-
gica de la accidn: el medio simbolicamente mediado del pensamiento y el len-
guaje. La estructura bdsica de todo lenguaje, la frase, ostenta la marca de su
génesis preverbal en la ontogénesis temprana: ella reproduce la estructura de
la accién. Desde el punto de vista estrictamente lingliistico, en la estructura de
la frase presente en el 99% de las 4000 0 4500 lenguas conocidas (Dux, 2012,
p-227), el sujeto actuia sobre el objeto. Es asi cuando decimos, por ejemplo, (a)
“el nifio bebe agua’, (b) “el viento mueve el pasto’, (c) “la inflacion desestabiliza
los ahorros”, etc. Consideremos estos ejemplos mds en detalle.

En los tres ejemplos, en un sentido estrictamente literal lingiiistico, la
accion encuentra su origen en el sujeto y, al concretarse, afecta en su transcurso
al objeto: (a) el nifio actuia sobre el agua, (b) el viento acttia sobre el pasto, (c) la
inflacion actiia sobre los ahorros. Pero, cuando empleamos un sentido diferente
al literal lingiiistico para entender las tres frases, un sentido mental diferenciado,
algo interesante ocurre: la interpretacion refleja un tipo especifico de variacio-
nes. Asi, cuando consideramos los ejemplos en el mismo orden secuencial — (a),
(b), (c) —, la aseveracion lingiiistica de que el sujeto actuia sobre el objeto comien-
za a desdibujarse progresivamente para los miembros de las sociedades moder-
nas, en la diferencia entre lo que llamamos lo objetivo y lo metafdrico. Pero eso no
es todo. Si mantenemos dicho orden secuencial, podemos también percibir que
los tres ejemplos se mueven, en lo mental, de lo concreto a lo abstracto.

El ejemplo (a) es facil de representar de manera objetiva: se necesita sélo
imaginar a un nino que bebe agua en el marco de la estructura de la accién.
Para ello es necesario un cierto grado de abstraccion, pero si se ha tenido la
experiencia universal de lo que es un nifio y de lo que es beber agua se puede
recurrir unicamente a procesos concretos de la memoria. En ese caso, si no
hay intencion implicita o sugerida en el contexto de enunciacion de lo contrario,

David Sierra G.

La légica subyacente a la explicacién de la cognicién en el siglo XVIIl

Imagindrios tecnocientificos Il

139



la frase “el nifio bebe agua’ no implica ningun tipo de metafora: representa
una interpretacidn objetiva fundada en la estructura de la accién: un sujeto
que actua sobre un objeto.

La representacion objetiva en el ejemplo (b) comienza ya a hacerse algo
mds complicada en el marco del pensamiento secular de las sociedades moder-
nas. Pues para imaginar objetivamente lo que es el viento y la manera en la que
el pasto se mueve por cuenta de este, ya no puede utilizarse la estructura de la
accion como en el ejemplo (a). Para ello se necesita una Idgica sistémica: un grado
mads alto de conocimientos sistémicos — es decir, relacional-funcionales — sobre
procesos naturales carentes de cualquier tipo de voluntad (en este caso, relativos
a la corriente de aire producida en la atmosfera por diferencias en la presion y
en la temperatura), lo cual implica, a su vez, un mayor grado de abstraccién. Es
decir, se necesita la competencia de imaginar, en un nivel de reflexion abstracta
mas elevado que en el ejemplo (a), un conjunto de relaciones funcionales que
producen la materialidad del fendmeno en su interaccién. Cuando estas condi-
ciones no estan dadas, algo curioso sucede: la l6gica de la accidn reaparece como
marco interpretativo. Sin los conocimientos sistémicos sobre procesos natura-
les que producen el fendmeno, v sin el grado de reflexidn abstracta necesario
para poderlos representar de esta manera, la frase regresa, en la interpretacion, a
la estructura de la accidn: el viento — como unidad entendida como sujeto del
cual parte la accion — actuia sobre el pasto, moviéndolo.

Sin embargo, cualquiera que en las sociedades modernas seculares de nues-
tros dias busque reconocer el proceso en términos estrictamente objetivos, se ve
obligado a admitir en algiin momento de su reflexion que el proceso no puede su-
ceder de esa manera. Pues, por la naturaleza misma de los conocimientos moder-
nos se debe reconocer que, en las condiciones reales del proceso, el viento no tiene
intrinsecamente “capacidad de accién” alguna, sino que el fendmeno entero es el
resultado de una interaccion sistémica. Se puede mantener la frase, para efectos de
simplificacidn, y asegurar que se trata de una metdfora de aquel proceso sistémico
que en realidad tiene lugar. Esto es exactamente lo que le sucedi6 a Charles Darwin
cuando se enfrentd a las criticas de su uso de los conceptos de “naturaleza’ y de
“seleccion natural”. En su obra magna, el Origen de las especies, escribio:

En el sentido literal de la palabra, no es dudoso que el término de selec-
cién natural sea un término errdneo; [...] cada quien sabe lo que signifi-

can, lo que implican esas expresiones metafdricas necesarias a la claridad

David Sierra G.

La légica subyacente a la explicacién de la cognicién en el siglo XVIIl

Imagindrios tecnocientificos Il

140



sucinta de la discusion. Es también dificil evitar personificar el nombre
naturaleza; pero, por naturaleza, entiendo solamente la accién combinada
y los resultados complejos de un gran numero de leyes naturales; y por

leyes, la serie de hechos que hemos reconocido. (Darwin, 1876, p.87)

El ejemplo (c), por su parte, es mucho mds complicado de representar de
manera objetiva que los dos anteriores: para entender el sentido de la frase “la
inflacidn desestabiliza el ahorro” se necesitan los conocimientos sistémicos y el
alto grado de reflexion abstracta formal sin los cuales no se puede entender lo
que es el fendmeno de la variacion de precios en una economia monetaria, y
como dicho fendmeno afectaria la decision de las personas de no poner en
circulacién su dinero en la economia. De esta reflexion el referente objetual se
ha vuelto muy abstracto. De hecho, la reflexidon se mueve aqui en abstracciones
formales, de manera parecida a como sucede en las matemdticas. Por eso no es
una casualidad que la dindmica que implica la frase “la inflacidn desestabiliza el
ahorro” se represente también en términos matemdticos. Como conocimientos
sistémicos que surgieron bajo las condiciones sociales de las sociedades de
mercado, resulta muy extrano suponer que un algo llamado “inflacion” actta
como un sujeto sobre ese algo que es el “ahorro”, de la misma manera que el
nifo actua sobre el agua que bebe en el ejemplo (a). Sin embargo, de nuevo, si
no se cuenta con los conocimientos y el nivel de abstraccion reflexiva necesa-
rios para representar la objetividad del fendmeno, el sentido de la frase regresa,
bajo la logica de la accidn, a la estructura bdsica interpretativa: la inflacion des-
estabiliza con su accién al ahorro.

Estos tres ejemplos no representan mds que una comparacion abstracta
que sirve para ilustrar la diferencia entre la interpretacion estrictamente lin-
gliistica y la mental diferenciada del sentido expresado en una frase. Pero la
comparacidn revela al menos un aspecto harto interesante que interesa parti-
cularmente aqui: Con ella reconocemos que, cuando los conocimientos en la
sociedad y la abstraccién formal necesaria para una interpretacion sistémica
de los fenomenos escasean, la interpretacion tiende a realizarse a través de la
logica de la accidn. Asi mismo, el hecho de que las variaciones interpretativas
tengan lugar en funcién de los conocimientos disponibles en la sociedad co-
necta necesariamente con un cierto entendimiento socioldgico del conoci-
miento en la historia. A este entendimiento quiero dedicar la exposicién que
sigue. Buscaré mostrar (1) que la manera como Immanuel Kant entendia en
el siglo XVIII el fendmeno de la constructividad en la ciencia y en el arte

David Sierra G.

La légica subyacente a la explicacién de la cognicién en el siglo XVIIl

Imagindrios tecnocientificos Il

141



respondia a una imagen de la naturaleza entendida como sujeto de la accion, y
que, (2) a su vez, dicha imagen respondia al estado del conocimiento sobre los
fendmenos naturales y humanos en su sociedad.

1. La constructividad cientifica y artistica
en el pensamiento de Immanvuel Kant

1.1. El conocimiento relacional como subestructura de la razén pura

El proposito de la filosofia critica de Kant, como se sabe, es dar cuenta de
la condicidén de posibilidad de todo conocimiento. Kant la condensa en lo que
él llama una razdn pura: una facultad libre de cualquier determinaciéon empirica
(de ahi la calificacion de “pura’) que contiene en ella misma el sistema de prin-
cipios que hacen posible el conocimiento. Segun el filésofo, si no encontramos
rastros de ninguna experiencia o sensacion en la razon pura, entonces, esta
constituye una facultad absolutamente a priori. Kant llamé a la ciencia que es-
tudia este sistema de principios una critica de la razén pura, que desarrolla un
sistema de conceptos llamado filosofia trascendental, que trata, a través de la
critica, de despojar las explicaciones de todo contenido empirico para llegar a la
forma “mds pura’ de la razén (Kant, 2014). En otras palabras, la filosofia tras-
cendental de Kant concentra sus esfuerzos en la descripcion de las facultades
cognitivas a priori que hacen posible la construccion del conocimiento. Esto
significa que, en la obra de Kant, un origen calificado como trascendental, la
razon pura, asume toda la explicacién de la cognicién humana, y por lo tanto,
todo lo que podemos llamar conocimiento converge en él y sdlo en €L

La filosofia trascendental de Kant fue una de las primeras tentativas
significativas en lograr un modelo sistémico de la cognicion humana que en-
contrd su camino en la teoria moderna del conocimiento. Su influencia en la
definicidn todavia en boga de lo que es el sujeto de conocimiento no se debe
pasar por alto3. A pesar de ello, cuando uno examina de cerca el modelo de la
cognicion descrito por Kant, se hace evidente una caracteristica especifica que

3 Una serie de criticas importantes a la definicién trascendental o inmutable del sujeto de cono-
cimiento se encuentra en Weiler (2011).

David Sierra G.

La légica subyacente a la explicacién de la cognicién en el siglo XVIIl

Imagindrios tecnocientificos Il

142



limita el alcance de un pensamiento sistémico en términos relacional-funcio-
nales: Todos los elementos de su sistema filosdfico convergen logicamente en
un origen. El propio Kant era muy consciente de ello. La prueba se encuentra
en su tercera critica, La Critica del Juicio, publicada en 1790, donde tematizd
esta caracteristica en su explicacion de la forma logica de todo sistema:

La forma ldgica de un sistema consiste simplemente en la divisidn de
conceptos universales dados [...], gracias a la cual pensamos segun algun
principio lo particular [...], en su diversidad, como contenido en lo uni-
versal. [...] Si procedemos empiricamente y nos elevamos de lo particular
alo universal, [encontramos] una clasificacion de lo diverso, es decir una
comparacién entre varias clases, cada una de las cuales se clasifica bajo
un concepto determinado y que, cuando estdn completas seguin su cardc-
ter comun, se subsumen en las clases superiores (los géneros), hasta que
llegamos al concepto que contiene en €l el principio de la clasificacion

entera (y que constituye el género supremo). (Kant, 2015, p.104-105)

Figura 1: Forma légica de los sistemas segin Kant (1790). GS = Género supremo; G = Gé-

nero; C' = Concepto; C = Clase.

La Figura 1 ilustra que la idea abstracta de lo que es un sistema para
Kant no es la de un complejo de relaciones funcionales: se trata de un siste-
ma enteramente derivativo en el que todos los elementos que lo componen
convergen en un origen. Cualquier clase, concepto o género se encuentra
conectado directamente con el género supremo, el cual “contiene en €l el
principio de la clasificacion entera”. En ese orden de ideas, si descendemos

David Sierra G.

La légica subyacente a la explicacién de la cognicién en el siglo XVIIl

Imagindrios tecnocientificos Il

143



de lo universal a lo particular, entonces los géneros, conceptos y clases, son
clasificaciones de las experiencias a través de los principios contenidos en el
género supremo. Y si, como lo expresa Kant en la cita anterior, nos elevamos
de lo particular a lo universal, entonces los conceptos son una clasificacion
de las clases al tiempo que los géneros son una clasificacion de los concep-
tos. Los principios de clasificacidon de todo el sistema se encuentran en el
género supremo. En otras palabras, para Kant, todo tipo de sistema adopta
una estructura arbdrea descendente (divisiones y subdivisiones), una estruc-
tura determinada por un origen.

Cuando Kant reflexiona sobre la cognicion humana mediante esta ima-
gen mental abstracta del sistema, el origen, el género supremo del sistema, es
ocupado por la razén pura. Segun su tercera critica, la razon pura se divide en
tres poderes del pensamiento humano, a saber: a) el entendimiento, b) el juicio,
y ¢) la razén (Kant, 2015, p.93). La facultad que nos interesa en este articulo es
la primera, que Kant explicd en detalle en su primera critica, la Critica de la
Razdn Pura, publicada en 1781. Segun el filosofo, el entendimiento es un poder
de pensamiento que contiene los principios de clasificacion que todos usamos
para ordenar las experiencias. El entendimiento se subdivide, a su vez, en cua-
tro principios o categorias, a los que también solia llamar los conceptos puros del
entendimiento: cantidad, calidad, relacion y modalidad (Kant, 2014, p. 88).

(ED (RO

O © ® M

Figura 2: Conceptos puros del entendimiento segin Kant (1781). RP = Razén pura; E = En-
tendimiento; J = Juicio; R = Razén; C = Cantidad; C’ = Calidad; R’ = Relacién; M = Modalidad.

David Sierra G.

La légica subyacente a la explicacién de la cognicién en el siglo XVIIl

Imagindrios tecnocientificos Il

144



Esta subdivision, como tematizacién de su comprension de la cognicion
humana, es de suma importancia para la presente discusion. Pues, como se pue-
de observar en la Figura 2, al subordinar la posibilidad mental de establecer re-
laciones a la facultad del entendimiento (como se puede ver la posicion de R’ en
el sistema), Kant estd argumentando que la posibilidad de examinar el mundo
como una constelacion de relaciones — es decir, a través de una Idgica sistémi-
ca — se encuentra subordinada al examen del mundo a través de principios tras-
cendentales — es decir, a través de la Idgica de la accion. En otras palabras: En la
arquitectura del sistema filosdfico de Kant, la 1dgica que establece una relacion
mental entre dos variables (origen-fin), la 16gica de la accidn, sigue siendo el es-
quema cognitivo que determina los objetos y los eventos del mundo, ya que el
conocimiento sistémico (relacional-funcional) no se entiende como un sistema
autosuficiente sino como una subestructura del origen trascendental, es decir,
de la razon pura. Como veremos a continuacion, la primacia de la légica de la
accion sobre la relacional-funcional es bastante clara en los puntos de vista de
Kant sobre los origenes mentales del conocimiento cientifico y artistico.

1.2. La constructividad en la ciencia segin Kant

Cuando tenemos en mente la Figura 1, es decir, la forma logica de todo
sistema segun Kant, resulta sencillo notar en el sistema un rasgo caracteristico
de la logica de la accidn: una Idgica de identidad. Cualquier concepto que logre
ocupar el género supremo adoptard la propiedad de detentar en su interior “el
principio de la clasificacion entera” del sistema. Como fue recalcado, en el es-
tima de Kant, la razon pura, como concepto que explica la cognicién humana,
ocupa dicha posicion. Pero cuando se trata de explicar los fendomenos de la
materia, el género mds alto del sistema es ocupado, para el fildsofo, por el con-
cepto de naturaleza. Por lo tanto, en virtud de la identidad entre la razén pura
y la naturaleza en el género supremo del sistema, los conceptos cientificos de
la naturaleza resultan compartiendo un origen trascendental. Esta idea el filo-
sofo la presenta en su libro Prolegémenos a Cualquier Metafisica Futura que Pue-
da Presentarse como Ciencia, publicado en 1783, en el que indico que los juicios
en ciencia, como reglas dadas a priori por la légica, son al mismo tiempo las
leyes universales de la naturaleza (Kant, 2000, p. XXIV). Dos afios mas tarde,
en sus Principios Metafisicos de las Ciencias de la Naturaleza, también expresd
que la construccidn de conceptos cientificos y matemadticos se encuentra liga-
da a principios metafisicos:

David Sierra G.

La légica subyacente a la explicacién de la cognicién en el siglo XVIIl

Imagindrios tecnocientificos Il

145



[La doctrina del cuerpo] no puede ser una ciencia natural a menos que se
le incorporen las matemadticas, y eso no puede suceder hasta que se haya
proporcionado un analisis completo del concepto absolutamente general
de la materia. Proveer dicho andlisis es el objeto de la filosofia pura. [La
filosofia pura] emplea sdlo lo que encuentra en el concepto de materia que
se relaciona con el espacio y el tiempo puros. [...] Todos los fildsofos de la
naturaleza que quisieron proceder matemdticamente en su empresa han
asi empleado siempre, y han debido emplear (aunque inconscientemente)
principios metafisicos, incluso cuando se guardaban solemnemente de

toda pretension metafisica sobre su ciencia. (Kant, 2017, p.66)

Segun esta argumentacion, una naturaleza humana metafisica o ex-
tra-empirica contiene los principios que permiten crear conocimiento relacio-
nal-funcional o, como €l dice “que confieren a lo diverso de las representaciones
empiricas [intuiciones] una conexion que tiene forma de ley, por la cual lo di-
verso puede volverse un conocimiento empirico” (Kant, 2017, p. 67). Esto signifi-
ca que para construir sus modelos cientificos que describen las dindmicas de
la naturaleza, los grandes fildsofos matematicos de la naturaleza — por ejem-
plo, Isaac Newton — no habrian hecho otra cosa que utilizar los conceptos
puros del entendimiento (cantidad, calidad, relacién y modalidad) que ya ha-
bian sido depositados en ellos por la naturaleza misma. Este es un claro
ejemplo de (1) cdmo la capacidad de construccidn de conocimiento, como ca-
racteristica reconocida de la naturaleza humana por los pensadores de su so-
ciedad y de su época (pronto volveremos sobre este punto), se situaba mds alld
del mundo empirico, y de (2) como el fondo de conocimientos relacional-fun-
cionales sobre los fenomenos de la naturaleza en su sociedad se interpretaba
como una subestructura determinada por un origen trascendental. En los tér-
minos de una estructura logica que une todo explicandum a un origen primero,
el origen trascendental o extra-empirico contiene los principios que definen el
mundo material. Kant, en ello, es un ejemplo paradigmatico.

Es significativo sefalar que al colocar la explicacion de la capacidad hu-
mana de construccion de conocimiento — o constructividad humana — fuera del
mundo empirico, la naturaleza humana se vuelve cientificamente insondable. La
alternativa que encontramos hoy en dia en el estudio de la ontogénesis cogniti-
va todavia estaba fuera de alcance en ese momento histdrico. No sélo porque los
conocimientos seculares sobre la evolucion natural todavia no estaban disponi-
bles en su sociedad, o por el peso de la normatividad religiosa, sino también por

David Sierra G.

La légica subyacente a la explicacién de la cognicién en el siglo XVIIl

Imagindrios tecnocientificos Il

146



la l6gica utilizada en la explicaciéon. Una de las razones por las que en su mo-
mento no se estudiaba la ontogénesis humana para entender la constructividad,
en mi opinidn, se encuentra en una marca distintiva de la ldgica de la accion:
una vez que el fendmeno a explicar es remitido a un origen primero, la reflexion
se detiene y, por lo tanto, se bloquea la exploracion material del fendmeno. Es
como si se dijera: “No se necesita estudiar cémo los seres humanos aprendemos
a conocer, pues las estructuras del conocimiento se encuentran dadas por la
naturaleza’. El problema de las barreras del conocimiento no es sélo ideoldgico:
jtambién es cognitivo!

De hecho, como veremos en detalle mds adelante, todo apunta a que este
es el principal problema que los fildsofos y naturalistas del siglo XVIII todavia
tenian ante si cuando reflexionaban sobre la constructividad humana: ;De don-
de provienen los principios que nos permiten a los humanos crear conocimien-
to cientifico? Para Kant, son principios trascendentales, y como tal, no son
inventados: simplemente ya estdn ahi, asegurados, en sus palabras, en la “natu-
raleza esencial de nuestra facultad de pensamiento” (Kant, 2017, p.67). Nada
mas#. La cuestion de las causas de una “naturaleza esencial de nuestra facultad
de pensamiento’, mas que una ideologia representaba el limite mismo del cono-
cimiento sobre el humano de su tiempo.

Lo anterior nos situa frente una situacién particular de la que los pen-
sadores de su tiempo no podian sustraerse — y que nosotros, con la perspec-
tiva que nos brinda el desarrollo histdrico, podemos examinar con mayor
distancia y claridad. Cuando la pregunta sobre los limites del conocimiento
sobre el ser humano se volvia objeto de reflexidn en aquella época solo podia
percibirse un camino: habia que preguntar por la causa de una causa metafi-
sica, y esa pregunta sdlo podia ser respondida apelando a la intencionalidad,
es decir, enfatizando reflexivamente en la logica de la accion, un ejercicio

4 Esto ya habia sido percibido con mucha claridad por Norbert Elias, como lo demostré en su
Teoria del Simbolo: “No hay ninguna necesidad de buscar un refugio en el supuesto de una
forma de raciocinio predeterminada naturalmente. El término “causa” y sus diversos usos es
algo que adquieren a través de un proceso de aprendizaije todos los miembros normalmente
dotados de una comunidad lingiistica contempordnea. 3Por qué Hume y Kant no dieron con
esta solucién evidente? Probablemente porque no era la solucién a su problema, al problema
tal como se les planteaba a individuos formados en la tradicién filoséfica. Ellos esperaban una
solucién causal, conectada con su fradicién individualista” (Elias, 1994, p.42). Aunque Elias
no hace referencia aqui al subjefivismo caracteristico de este tipo de soluciones causales, si lo
hace en el arficulo “Uber die Natur” (Elias, 2016), que publicé en la revista Merkur, en 1986.

David Sierra G.

La légica subyacente a la explicacién de la cognicién en el siglo XVIIl

Imagindrios tecnocientificos Il

147



que podia llevar a su toma de conciencia (mds no a su explicacion sistémi-
ca) en un entorno social relativamente secular o en proceso de seculariza-
cidén, como en el que se movia Kant. Creo que en algunos casos el gran
filosofo alemdn llegd a estar al tanto de esta estructura. Pues en su tercera
critica desarrolld dos ideas muy importantes que asi lo sugieren, y que pre-
fiero dejar desatendidas por ahora para analizarlas adecuadamente en otro
articulo: (1) la idea segun la cual no existe “ninguin sustento para considerar
los fendmenos de la naturaleza como si fueran determinados por seres con
intelecto como ocurre con las acciones humanas que se organizan de acuerdo
a fines” (Dux, 2012, p. 43), y; (2) la idea segtin la cual la afirmacién de una
intencionalidad en la naturaleza corresponde mads bien a la facultad de juicio
reflexivo (Kant, 2015, p.159). Sin embargo, aunque el admirable rigor de su
sistema filosdfico critico le impedia la mayor parte del tiempo afirmar que
las obras de la naturaleza respondian a una intencién — asi en su juventud
precritica haya afirmado enfdticamente lo contrario, como veremos mas
adelante —, la naturaleza metafisica de su sistema le llevo constantemente a
enfrentarse a esta contradiccidn, y mds de una vez se apoyo en la existencia
de aquella intencionalidad para dar sentido, entre otras cosas, a la cons-
tructividad en el arte.

1.3. La constructividad en el arte segin Kant

Para Kant, como es sabido, el poder creativo del artista se encuentra en
la facultad de la imaginacion. Ya desde su primera critica, como bien lo ex-
plica Hannah Arendt, la imaginacidn es, segin Kant, una funcién trascen-
dental de todas las facultades cognoscitivas que interrelaciona sensibilidad
y entendimiento (Arendt, 2003). Pero esta facultad representa, ademds, un
“poder cognitivo productivo” (Kant, 2015, p.300). Ciertamente, como facul-
tad de pensamiento, la imaginacion es natural en su sentido trascendental.
Sin embargo, es especial: “la imaginacion [...] es muy poderosa cuando crea,
por asi decirlo, otra naturaleza a partir de la materia que la naturaleza misma
le da” (Kant, 2015, p.300).

En otras palabras, Kant era consciente de que la constructividad en el
arte no se correspondia perfectamente con el modelo del sujeto trascendental
que tenia en mente cuando describia la constructividad en la ciencia. El po-
der cognitivo natural de la imaginacién no procesa la materia empirica en los

David Sierra G.

La légica subyacente a la explicacién de la cognicién en el siglo XVIIl

Imagindrios tecnocientificos Il

148



conceptos de la naturaleza, sino “en algo que sobrepasa la naturaleza” (Kant,
2015, p.300). Por lo tanto, el poder cognitivo productivo de la imaginacion es
en alguna parte, en sus términos, libre.

La idea de que el arte tiene como proposito inmediato “el sentimiento
de placer” y no el conocimiento “puro” de los objetos, sumado a la idea de que
el arte se crea a través de una facultad mental auténoma o libre, planted
grandes interrogantes a su filosofia. La racionalidad y la estética no parecian
tener un origen comun en los principios del entendimiento, y esto desesta-
bilizaba la arquitectura ldgica de su sistema filosdfico. Asi, para asegurar su
equilibrio logico (el que relaciona dos puntos), Kant tuvo que referir la cons-
tructividad en el arte directamente al origen, a la naturaleza, a través de la
mediacidn de un concepto. Atribuyd esta funcidn al concepto de genio. He
aqui su razonamiento:

El concepto de bellas artes no permite que el juicio sobre la belleza de
su producto sea derivado de alguna regla que posee un concepto como
principio de determinacidén. Por consiguiente, no permite que el juicio
sea fundado sobre un concepto de la manera en la cual el producto es
posible. En ese sentido, las bellas artes no pueden forjarse ellas mis-
mas la regla a través de la cual deben dar nacimiento a su producto.
Ahora bien, dado sin embargo que, sin una regla que le preceda, un
producto no puede jamads ser designado como un producto del arte, es
necesario que la naturaleza dé al arte su regla en el sujeto [...]; es decir
que las bellas artes no son posibles sino como producto del genio.

(Kant, 2015, p.293)

Su argumento es bastante claro: si la belleza de una obra de arte no pue-
de ser juzgada con facultades a priori, y la obra sigue necesitando reglas para
convertirse en una obra de arte, entonces las reglas en el arte deben ser dadas
directamente por el origen, es decir, por la naturaleza, a través del genio. Esta
es precisamente su definicion del concepto:

El genio es el talento (don natural) que da al arte sus reglas. En la medida
en que el talento, como poder de producir innato en el artista, pertenece
a la naturaleza, se puede uno expresar igual asi: el genio es la disposicion
innata del espiritu (ingenium) por intermedio de la cual la naturaleza da

al arte sus reglas. (Kant, 2015, p.293)

David Sierra G.

La légica subyacente a la explicacién de la cognicién en el siglo XVIIl

Imagindrios tecnocientificos Il

149



O @O\ &
O,

Figura 3: Posicién del genio en el sistema (1790). RP/ N = Razén pura/ Naturaleza (l6gi-

ca de identidad); E = Entendimiento; J = Juicio; R= Razén; G = Genio.

Una vez mas, la constructividad, como caracteristica reconocida de la
naturaleza humana entre los pensadores de su sociedad, fue colocada mds alld
del mundo empirico a través de la logica de la accidn. La diferencia principal
frente al caso de la constructividad en la ciencia es la siguiente: con el concep-
to de genio, el rasgo subjetivista de la l1dgica de la accidn se hizo mds transpa-
rente en su explicacion de la constructividad en el arte. La naturaleza actiia a
través del sujeto: Le da la regla al arte, al afinar los poderes cognitivos de un
sujeto dado. Estas frases representan una explicacion directa del fendomeno
creativo humano, y no una representacion metafdrica de un modelo sistémico
secular de la naturaleza — como vimos con el ejemplo del concepto de natura-
leza de Darwin en la introduccién. En otras palabras, como muchos otros en
su sociedad - por ejemplo, Johann Herder (Vratskidou, 2011, p. 46) -, Kant
realmente consideraba que el genio es “conferido directamente a cada persona
por la mano de la naturaleza” (Kant, 1987, p.177). Como fruto de una ldgica de
identidad entre la razén pura y la naturaleza en el género supremo del sistema,
es decir, en el origen, el concepto de genio de Kant denota una atribucién de
intencionalidad a aquello que en nuestros dias se ha comprobado que no tiene
ningun tipo de intencionalidad: a la naturaleza. jIncluso se refiere a los deten-
tores del genio como “los favoritos de la naturaleza”! (Kant, 2015, p.295).

Cognitivamente, este tipo de conclusion sdlo es posible por una logica
explicativa que une dos puntos en la explicacion, un explanans y un explican-
dum, en el que el segundo es enviado mentalmente al primero para luego ser
presentado como su derivacion planeada. Pero esto no significa que la des-
cripcion sistémica en términos relacional-funcionales estuviera absolutamen-
te ausente en la explicacién que Kant dio a la constructividad en el arte. Si
hubiera centrado su razonamiento exclusivamente en el origen trascendental,

David Sierra G.

La légica subyacente a la explicacién de la cognicién en el siglo XVIIl

Imagindrios tecnocientificos Il

150



habria ignorado la ldgica relacional-funcional que caracterizaba al conoci-
miento cientifico moderno disponible, y que él mismo habia tematizado afios
antes en su segunda critica, la Critica de la Razdn Prdctica, bajo la etiqueta de
“filosofia material” (Kant, 1848, p.3). Pero, ;como explica Kant la obra del genio
a través de una logica sistémica relacional-funcional?

Segun el filosofo, el impulso que pone en movimiento la constructividad
en el arte resulta de una relacion especifica y no de un principio: resulta de la in-
determinacién causada por las ideas estéticas (que pertenecen a la facultad de la
imaginacidn) a los conceptos racionales (que pertenecen a la facultad del entendi-
miento). A pesar de la clasificacion de las ideas estéticas y los conceptos racionales
en diferentes facultades a priori, solo su relacion provoca la dindmica construc-
tiva — o “productiva’ en sus términos — de la imaginacion. En sus palabras:

Cuando se subsume bajo un concepto una representacion de la imagina-
cidn que pertenece a su presentacion, pero que, por ella misma, provee la
ocasion de pensar mucho mas que lo que no puede jamas entenderse en un
concepto determinado, y que por consiguiente alarga estéticamente el con-
cepto mismo de manera ilimitada, la imaginacion es entonces creadora, y
pone en movimiento el poder de las Ideas intelectuales (la razdn) y esto de
una manera que permite, a proposito de una representacion, pensar mds

que lo que en ella puede ser aprehendido y clarificado. (Kant, 2015, p.301)

Figura 4: Construccién relacional de los atributos estéticos (1790). RP/N = Razén pura/
Naturaleza (légica de identidad); E = Entendimiento; | = Imaginacién; C= Conceptos racio-

nales; IE = Ideas estéticas; AE = Atributos estéticos.

David Sierra G.

La légica subyacente a la explicacién de la cognicién en el siglo XVIIl

Imagindrios tecnocientificos Il

151



Las formas artisticas, que Kant llama atributos estéticos, son el resultado
del proceso que pone en movimiento el poder creativo de la imaginacion. Los
atributos estéticos permiten a los poetas (que tienen el rango mads alto en todas
las artes para el fildsofo) describir una cosa por los atributos de otra: “El dgui-
la de Jupiter que sostiene el reldmpago entre sus garras es un atributo del po-
deroso rey del cielo, y el pavo real es un atributo de su magnifica esposa”
(Kant, 2015, p.267). Ahora bien, si sdlo la relacion entre las ideas estéticas y los
conceptos racionales puede poner en marcha la actividad creativa artistica,
entonces el modelo kantiano abandona momentdneamente la estructura que
une dos puntos y se vuelve sistémico — aunque, bajo los estdndares actuales,
representa una descripcion sistémica muy limitada de lo que es la constructi-
vidad. En otras palabras, por un lado, Kant considera que la constructividad en
el arte se encuentra en el principio creativo (es decir, en el genio) y, por otro
lado, que la constructividad en el arte surge de un proceso auténomo. Kant
resolvio la contradiccidn que surge del encuentro de ambas logicas integrando
la 16gica sistémica como subsistema de la 16gica de la accidn.

La estrategia cognitiva que empled Kant aqui no era nada nueva. De
hecho, el fildsofo ya venia utilizdndola desde su juventud, por lo menos desde
su etapa precritica. Para entender la persistencia de esta estrategia de explica-
cién en el pensamiento del fildsofo alemdn, resulta necesario situarlo en las
condiciones histdricas de su sociedad.

2. Kant bajo las condiciones
historicas de la modernidad

2.1. La conciencia moderna de la constructividad

La modernidad es el proceso social de larga escala que mas ha incurrido
en un proceso de secularizacion en la historia de la humanidad. En sus albores,
es decir, a lo largo de la revolucion de las ciencias naturales de los siglos XVI 'y
XVII, y de las revoluciones industriales y politicas que se apoyaron en ella en
los siglos siguientes, las sociedades euro-occidentales fueron adquiriendo una
conciencia bastante fuerte del cardcter construido del mundo. Esto también
tiene sus antecedentes. Es posible encontrar ya durante la Edad Media un éxi-
to creciente del modelo de la mdquina como matriz explicativa del mundo

David Sierra G.

La légica subyacente a la explicacién de la cognicién en el siglo XVIIl

Imagindrios tecnocientificos Il

152



(Canguilhem, 2000, p.101-128; Dux, 2012, p. 40-43) que funciona como un claro
indicador de transformaciones sociales profundas — en particular, la forma de
organizacion urbana y después la formacion de principados - susceptibles de
impulsar transformaciones cognitivas en esa direccion (Dux, 2012, p.325-336).
El proceso en su conjunto muestra innumerables particularidades segun la es-
cala histdrica que se adopte, pero es fdcil localizar observaciones histdricas en
varios ejemplos notables que muestran que la conciencia del cardcter construido
del mundo ya estaba ampliamente establecida en el pensamiento filosofico del
siglo XVII gracias al creciente uso paradigmadtico de la mdquina. Por dar un
ejemplo ilustre entre muchos otros, Thomas Hobbes, en las primeras lineas de
la introduccidn de su Leviatdn, publicada en 1651, escribid:

La Naturaleza (el arte con que Dios ha hecho y gobierna el mundo) estd
imitada de tal modo, como en otras muchas cosas, por el arte del hom-
bre, que éste puede crear un animal artificial. Y siendo la vida un movi-
miento de miembros cuya iniciacidn se halla en alguna parte principal
de los mismos ;por qué no podriamos decir que todos los automatas
(artefactos que se mueven a si mismos por medio de resortes y ruedas
como lo hace un reloj) tienen una vida artificial? ;Qué es en realidad el
corazon sino un resorte; y los nervios qué son, sino diversas fibras; y las
articulaciones sino varias ruedas que dan movimiento al cuerpo entero
tal como el Artifice se lo propuso? El arte va aun mas lejos, imitando
esta obra racional, que es la mas excelsa de la Naturaleza: el hombre.

(Hobbes, 2000, Introduccion)

Esta interpretacion mecdnica encierra un valor documental muy im-
portante: muestra que, en aquella época, Dios, como lo habian afirmado du-
rante siglos los filésofos tedlogos, ya no era el unico referente que aseguraba
el origen del conocimiento. La divinidad se habia estado moviendo gradual-
mente durante algun tiempo de la explicacion convergente absoluta del co-
nocimiento, dejando espacio para otro punto de convergencia: el Hombre.
Naturalmente, la toma de conciencia de un desplazamiento de esta magnitud
(de la subjetividad divina al hombre) no puede tener lugar sin consecuencias
graves. Gradualmente, y sobre todo con el creciente desarrollo de las ciencias
naturales que fue aumentando progresivamente el control de los fendmenos
naturales en las sociedades occidentales — contribuyendo, a su vez, a la inten-
sificacion de importantes transformaciones en la estructura de la sociedad y
en su comprension —, los miembros de estas sociedades tomaron conciencia

David Sierra G.

La légica subyacente a la explicacién de la cognicién en el siglo XVIIl

Imagindrios tecnocientificos Il

153



de los desplazamientos provocados por las transformaciones de la vida social
y el consiguiente desarrollo del conocimiento secular (Weiler, 2011, p.9). Las
dudas aparecieron por todas partes. La inestabilidad de los conocimientos tra-
dicionales sdlo ha aumentado desde entonces. El sistema de pensamiento de
René Descartes es un ejemplo paradigmadtico de esta desestabilizacion (Dux,
2005). Elevo la duda - ya muy presente el siglo que le precedio en la obra de
Montaigne (Montaigne, 1987) — a la dignidad de método filosdfico (Descartes,
2009). Sus reflexiones bajo este método llevaron a una conclusién bien cono-
cida: el universo fisico, o res extensa, tenia que ser explicado en la inmanencia
de su propia dindmica y no por espiritualidades inalcanzables al pensamiento
humano - al menos en el programa, pues se necesitaron siglos de transforma-
ciones sociogenéticas y ontogenéticas para reordenar la mayoria de los siste-
mas conceptuales en esos términos.

A pesar de las innumerables reacciones por parte del sistema de vision
de mundo tradicional al proceso desencadenado por este tipo de conclusiones,
algo es sin embargo seguro: desde el advenimiento de la conciencia moderna
de la constructividad (es decir, la toma de conciencia de la capacidad humana
de crear el conocimiento), el conocimiento dogmatico no puede reivindicar
validez absoluta sin inspeccidn sobre el mundo de los objetos y los aconte-
cimientos en la teoria moderna del conocimiento (Dux, 2012, p. 49). Sin em-
bargo, ;qué podian decir en el siglo XVIII sobre el mundo mental, espiritual
segun los términos del momento, en el que los humanos conducen sus vidas?

2.2. La naturaleza humana como trascendencia

A través de la secularizacidn moderna, entonces, el Hombre se convir-
tio gradualmente en una conditio sine qua non de la teoria del conocimiento.
“Porque, ;como puede conocerse la fuente de la desigualdad entre los hom-
bres si no se empieza por conocer a los hombres mismos?” (Rousseau, 2008,
p.51) pregunta Jean-Jacques Rousseau al comienzo del prefacio de su Discur-
so Sobre el Origen de la Desigualdad Entre los Hombres, publicado en 1755. Pero
hay que preguntarse: En el siglo XVIII, ;qué se sabia de la humanidad? No
mucho. Rousseau documentd claramente esta carencia en su época cuando
en las mismas lineas del ensayo escribio: “El mds util y menos avanzado de
todos los conocimientos humanos me parece que es el del hombre” (Rous-
seau, 2008, p.51). En efecto, las estrategias disponibles para la explicacién

David Sierra G.

La légica subyacente a la explicacién de la cognicién en el siglo XVIIl

Imagindrios tecnocientificos Il

154



naturalista del mundo fisico — como las matematicas o la mecanica — eran insu-
ficientes para encontrar una explicacion naturalista de la espiritualidad humana.
Uno de los intentos mds famosos de esto fue el propuesto el siglo anterior por
Hobbes en su Leviatdn. Sin embargo, como era de esperar, su modelo no llegd a
consolidarse en la teoria del conocimiento. Pues las sensibilidades estéticas, la
causalidad, la intencionalidad, la moralidad, etc., ;cémo podrian explicarse a tra-
vés de los principios de la geometria, o de la presion y la impulsion?

Las consecuencias de este vacio de conocimiento fueron bastante sig-
nificativas: sin un trasfondo suficientemente desarrollado de conocimiento
necesario para la formulacién de una explicacion relacional-sistémica de la
cognicion, la 1égica que hasta entonces determinaba la comprensién tradicio-
nal del mundo, 1a légica de la accidn, persistio en la explicacion. Encontramos
esta logica consignada en los textos historicos a través de una antigua certeza
que insistentemente regresaba entre los pensadores de la época, y que ya reco-
nocimos aqui en el pensamiento de Kant: Las cualidades que permiten el co-
nocimiento humano derivan del hombre mismo. jLa naturaleza humana debia
contenerlas en si misma, en algun lugar, desde el origen!

La recurrencia de esta explicacién en ese momento histdrico es muy
significativa para la presente discusidon. Pues en su estructura, la explicacion
relaciona todavia unicamente dos puntos (origen-fin), y como tal, sigue la 16-
gica de la accidn. No hay que perder de vista que, bajo esta logica, y sobre todo
en una sociedad que atraviesa un proceso de secularizacion, lo que se encuen-
tra en el mundo se entiende como ya existente en un origen trascendental
(Dux, 2010). Por lo tanto, en aquel momento de los albores de la modernidad,
la constructividad humana se remitia constantemente a la naturaleza, de la
que se sugeria que habia emanado. La “naturaleza’, sin embargo, no era conce-
bida en aquel entonces como lo hacemos hoy, es decir, como un conjunto de
procesos seculares impersonales en el tiempo. Como ya lo vimos con el caso
de Kant, la naturaleza se entendia como una armonia trascendental, y conside-
ro razonable pensar que la creciente conciencia de la constructividad humana
jugd un papel determinante en esta comprension: Pues, como ya se mostro
con el ejemplo de la constructividad en la ciencia y en el arte segun Kant, la
logica de la accidon es también una Idgica de identidad. Por ello, al reflexionar
sobre la capacidad humana de construccion del conocimiento a través de una
logica que establece relaciones de identidad, al menos dos consecuencias 16gi-
cas fueron inevitables en su momento:

David Sierra G.

La légica subyacente a la explicacién de la cognicién en el siglo XVIIl

Imagindrios tecnocientificos Il

155



1) Por una parte, la constructividad humana era remitida a un origen
trascendental, es decir, situado mads alld del mundo empirico, un origen
que llamaban naturaleza;

2) Al ser remitida alli, por otra parte, el origen trascendental, la natura-
leza, adoptd las caracteristicas subjetivas de la constructividad.

Esto es algo que se puede probar sistemdticamente en los textos histd-
ricos: A pesar de la irrupcion gradual de modelos mecanicos autosuficientes
en la explicacidn del universo fisico — que encontrd su maxima formulacidon
paradigmadtica con la Philosophiae naturalis principia mathematica de Newton,
en 1687 — la naturaleza, y sobre todo parte la parte viva de la naturaleza, era
comunmente entendida en la filosofia y el naturalismo del siglo XVIII como
un origen creativo trascendental. Por lo tanto, bajo la légica de la accidn, la
“naturaleza humana” fue entendida literalmente, no metafdricamente, como
una agencia creativa dotada de capacidades de accion y planeacion. Ya lo he-
mos visto mds arriba cuando examinamos la constructividad en la ciencia y
en el arte segun Kant.

2.3. La secularizacién en la filosofia alemana de la primera mitad del siglo XVIll

Gracias al marco general descrito anteriormente, podemos compren-
der mds facilmente el impulso secular identificado en las corrientes filosofi-
cas europeas del siglo XVTII. El caso alemdn es ciertamente significativo. No
porque el pensamiento alemdn se haya vuelto severamente secular. Sino pre-
cisamente porque no lo hizo. De hecho, como ha sido resefiado por los his-
toriadores de la filosofia, a diferencia de la filosofia francesa, inglesa, u
holandesa, 1a filosofia alemana siguio siendo profundamente cristiana a lo lar-
go del siglo (Belaval, 1973, p.729). No cabe duda de que las creencias religiosas
y el peso normativo de sus instituciones sociales mantuvieron una impronta
significativa en la vida intelectual alemana. Pero también se utilizaron dichas
creencias pragmaticamente de cierta manera, sobre todo por parte de las clases
medias burguesas en ascenso. No hay que perder de vista que, en el siglo XVI-
I1, los pensadores alemanes no hacian parte de la aristocracia, sino que eran
“hijos de pastores o artesanos, mds raramente de funcionarios, profesores y
comerciantes” (Belaval, 1973, p.729). El abandono de la cultura sapiente por
parte de las clases dominantes ilustra su situacion de subordinacidn espiritual

David Sierra G.

La légica subyacente a la explicacién de la cognicién en el siglo XVIIl

Imagindrios tecnocientificos Il

156



en el contexto europeo. Como recuerda Norbert Elias: “Leibniz, el unico filo-
sofo cortesano de Alemania, el unico gran alemdn de la época, cuyo nombre
tiene fama en la mds amplia sociedad cortesana, habla y escribe francés o latin
y poco alemdn” (Elias, 2010, p.90). Y esa subordinacidn reflejaba también un
profundo desprecio de las clases dominantes por las clases medias y sus es-
fuerzos intelectuales. Federico II (que accede al trono de Prusia en 1740), el
“rey fildsofo, entusiasta de la civilizacidn francesa de las Lumiéres, no ocultaba
su desprecio por el estado, a sus ojos ‘barbaro’ de la cultura alemana” (Belaval,
1973, P-742-743)- En 1746, nombrd a Pierre Louis Moreau de Maupertuis pre-
sidente de la Academia de Ciencias de Berlin, cuya tarea principal era la difu-
sidn en Alemania de las semdnticas seculares de la filosofia de la naturaleza,
sobre todo la newtoniana. Su tarea encontrd una gran resistencia entre los fi-
16sofos locales, una resistencia fundada en corrientes metafisicas que no ocul-
taban sus raices religiosas desde principios de siglo.

Quizds uno de los mejores ejemplos que ilustran esta resistencia duran-
te la primera mitad del siglo es el lugar de la mecanica newtoniana en el sistema
filosdfico de Christian Wolff, cuya doctrina domind, junto con la de Leibniz en
el fondo -y, en menor medida, las de Christian Thomasius y Christian Cur-
sius —, las discusiones de la filosofia alemana durante dicho periodo. A pesar de
la admiracion de Wolff por Newton como matemdtico — considerando la mate-
matica como el ideal metodoldgico de la filosofia, pero sin atribuirle la explica-
cion causal de los fenomenos de la naturaleza como lo hizo Newton —, la ley de
la atraccién newtoniana no encontré lugar en su sistema filoséfico metafisico.
Es el mismo caso de Cursius, fildsofo anti-wolffista, quien también rechazd la
atraccion newtoniana en su libro Fisica, publicado en 1749, para dar prioridad a
una explicacion del movimiento fundada, en ultima instancia, en la esencia de
Dios que permanece oculta para nosotros (Belaval, 1973, p.141-142).

Estos ejemplos ilustran lo que estoy tratando de mostrar: Las semanti-
cas mads seculares de la filosofia de la naturaleza disponibles y utilizadas en la
primera mitad del siglo X VIII para extender el control sobre el mundo natural
en las sociedades europeas, a saber, las que provenian de la mecdnica newto-
niana, no desestabilizaron, en sus fundamentos, los sistemas conceptuales
metafisicos que tradicionalmente dominaban la filosofia alemana. Incluso los
miembros de las jovenes generaciones de las clases medias que realmente hi-
cieron el esfuerzo de conciliar la metafisica con el mecanicismo no estaban en

David Sierra G.

La légica subyacente a la explicacién de la cognicién en el siglo XVIIl

Imagindrios tecnocientificos Il

157



una posicion cognitiva para ir mas alld. Uno de ellos era precisamente el joven
Immanuel Kant.

En su libro Pensamientos Sobre la Verdadera Estimacidn de las Fuerzas Vi-
vas, publicado en 1749, es decir, aproximadamente a sus 25 anos, Kant intenta
introducir la atraccidn newtoniana en Alemania ddndole una base metafisica
leibniziana. En 1755, seis afios mas tarde, luego de haber tenido un contacto
mads estrecho con los desarrollos de la astronomia de inspiracion newtoniana
(especialmente con la obra Una Teoria Original o una Nueva Hipdtesis Sobre el
Universo de Thomas Wright publicada en 1750), Kant publicara su Historia Ge-
neral de la Naturaleza y Teoria del Cielo, en la que argumenta que el movimiento
auténomo de los sistemas planetarios, tal como lo describe el mecanicismo,
tuvo un origen divino, un origen que se remonta a la creacion (1984). Un rapi-
do examen del prefacio de este libro nos permite verificar el tipo de precaucio-
nes que un joven fildsofo debia tomar en su sociedad al decidir dar un espacio
a las semanticas mas seculares disponibles en la filosofia de la naturaleza. En
el texto encontramos varias formulaciones que buscan disipar cualquier duda
sobre sus convicciones religiosas. Asi escribe sobre su proximidad a Epicuro,
Leucipo y Demdcrito: “Tanto parentesco con una concepcion que era la verda-
dera teoria de la negacion de Dios en tiempos antiguos no me lleva a com-
partir sus errores” (Kant, 1984, p.70-71); O sobre los argumentos seculares
basados en el mecanismo newtoniano: “Veamos como estas razones para infli-
gir dafio en las manos de los oponentes son armas bastante poderosas para
luchar contra ellos” (Kant, 1984, p.68).

Uno puede interpretar, como el historiador Fred Spier (2010, p.13), que
la defensa de Dios en este asunto fue un intento por el joven Kant de “prote-
gerse de las acusaciones de ser ateo”. Es probable que este haya sido el caso.
Esto, sin embargo, no oculta el hecho de que en ese momento de su vida Kant
realmente estaba tratando de encontrar un método para reconciliar las dos
l6gicas de explicacion desarrolladas en su sociedad en el mismo sistema de
conocimiento del universo. En otras palabras, ateo o no, el filésofo alemén
estaba trabajando con el conocimiento disponible en su sociedad. El sistema
del universo que plantea en su libro funciona mecdnicamente, sin interven-
cion directa divina, ciertamente. Sin embargo, todos los elementos que lo
componen, sus propiedades esenciales, la impulsidon primera, y todas las
dindmicas que surgen en el curso de su historia responden al plan del designio

David Sierra G.

La légica subyacente a la explicacién de la cognicién en el siglo XVIIl

Imagindrios tecnocientificos Il

158



divino. El universo no existiria ni funcionaria en absoluto sin los actos de la
fuerza divina en el origen de la creacion.

La forma en que Kant termina reconciliando las ldgicas explicativas en
su libro es sintomadtica de lo que estoy tratando demostrar: la persistencia en
el pensamiento del fildsofo de una estrategia explicativa en la que la logica
relacional-funcional es subordinada a la l6gica de la accion. Para probarlo, per-
mitanme primero mostrar el siguiente argumento del fildsofo, con un par de
anotaciones al respecto, para luego comentarlo:

¢Era posible que tantas cosas, cada una teniendo su naturaleza indepen-
diente de las otras, debieran determinarse ellas mismas las unas a las
otras, de tal suerte que un todo ordenado surgiera? [Ldgica sistémica] Y
silo hacen, ;no es ello la prueba innegable de la comunidad de su primer
origen que debe ser un entendimiento supremo absolutamente autosu-
ficiente, en el cual las naturalezas de las cosas han sido proyectadas se-

gun intenciones preestablecidas? [Ldgica de la accion]. (Kant, 1984, p.71)

No hay que perder de vista que en el proceso de secularizacion im-
pulsado por desarrollos sociales constantes, lo que se consideraba como el
resultado de la accion de un agente subjetivo en el pasado se convierte gra-
dualmente con el tiempo en un origen trascendente de los fenédmenos na-
turales (Dux, 2010). En condiciones favorables, las reflexiones toman el
conocimiento sistémico disponible en la sociedad y lo integran a la visidn de
mundo como subestructuras del mundo subordinadas al plan concebido en el
origen. Solo asi la realidad puede seguir siendo planificada y organizada desde
sus origenes por un poder extra-empirico o trascendental, y satisfacer las exi-
gencias de la ldgica. Esto es exactamente lo que encontramos en la cita ante-
rior de Kant. A pesar de su conocimiento de la organizacion mecanicista del
universo, el orden de este ultimo es, para él, producto de una causa intencional,
previsora y actuante, a saber, Dios — asi se trate de un dios que se retira del
mundo y se refugia en un mundo “detras” de la naturaleza. El mismo lo expre-
sa con bastante claridad:

La materia, que es la substancia originaria de toda cosa, estd entonces
ligada a ciertas leyes, y, abandonada libremente a ellas, debe producir
bellas combinaciones necesariamente. No tiene la libertad de desviarse

de este plan de la perfeccidn. Ya que se encuentra asi sumisa a una

David Sierra G.

La légica subyacente a la explicacién de la cognicién en el siglo XVIIl

Imagindrios tecnocientificos Il

159



intencién supremamente sabia, debe necesariamente haber sido fijada
en tales relaciones harmoniosas por una causa primera que reina sobre
ella, y hay un Dios precisamente por esta razon: la naturaleza, incluso en el
caos, no puede proceder sino de manera reqular y ordenada, y no de otra

manera. (Kant, 1984, p.47)

Esta forma de cohabitacidn de las 1dgicas en el sistema cognitivo del
joven Kant, en la que la ldgica sistémica se encuentra subordinada a la logica
de la accion, es la misma que encontramos en su explicacion de la constructi-
vidad en la ciencia y en el arte en su etapa critica. Con esto, el Kant critico dio
un gran paso que los esfuerzos de secularizacion de la naturaleza adelantados
por las seguintes generaciones supieron reconocerle. Esto no quiere decir que
el Kant critico y precritico sostuvieran los mismos argumentos. El Kant del
periodo maduro, del periodo critico, plantea que nada permite pensar que los
fendmenos naturales pudieran ser determinados por seres con intelecto, lo
cual va en completo contrasentido con el origen voluntarioso extra-empirico
que planted en su teoria del universo de su juventud. Esto, sin embargo, no le
impidid sostener en su periodo critico que el entendimiento de los fendmenos
de la naturaleza, al igual que los de las artes, tuviera un origen trascendental,
difusamente voluntarioso, que escapa al mundo empirico. Sélo un analisis ba-
sado en la estructura de la 1dgica explicativa permite revelar esta paradoja.

Bibliografia

ARENDT, Hannah. “Imaginacién.” In Conferencias sobre la filosofia politica de Kant.
Buenos Aires: Paidds Editores, 2003.

BELAVAL, Yvon. Histoire de la philosophie. v. 2. Paris: Gallimard, 1973.

CANGUILHEM, Georges. La connaissance de la vie. Paris: Librairie Philosophique
Vrin, 2000.

DARWIN, Charles. Lorigine des espéces au moyen de la sélection naturelle, ou la lutte pour
l'existence dans la nature. Paris: C. Reinwald, 1876.

DESCARTES, René. Méditations métaphysiques. Paris: Flammarion, 2009.

DUX, Giinter. “Toward a Sociology of Cognition”. In STEHR, Nico; MEJA, Volker
(dir.). Society & knowledge: Contemporary perspectives in the sociology of knowledge &
science. New Brunswick: Transaction Publishers, 2005, p.117-150.

David Sierra G.

La légica subyacente a la explicacién de la cognicién en el siglo XVIIl

Imagindrios tecnocientificos Il

160



DUX, Giinter. “The Genesis of Philosophy in the History of Mind: A Cross-Cultural
Comparison Between Classical Greece and China". In DUX, Giinter; ULRICH
VOGEL, Hans (dir.). Concepts of Nature: A Chinese-European Cross-Cultural Perspective.
Leiden, Boston: Brill, 2010, p.102-135.

DUX, Giinter. Teoria histdrico-genética de la cultura: La Idgica procesual en el cambio
cultural. Bogota: Ediciones Aurora, 2012.

ELIAS, Norbert. Teoria del simbolo: un ensayo de antropologia cultural. Barcelona:
Ediciones Peninsula, 1994.

ELIAS, Norbert. El Proceso de la Civilizacién: Investigaciones Sociogenéticas y
Psicogenéticas. México D.F: Fondo de Cultura Econdmica, 2010.

ELIAS, Norbert. La dynamique sociale de la conscience. Paris: La Découverte, 2016.

HOBBES, Thomas. Léviathan, ou, matiére, forme et puissance de I'Etat chrétien et civil.
Paris: Gallimard, 2000.

KANT, Immanuel. Critique de la raison pratique. Paris: Librairie Philosophique de
Ladrange, 1848.

KANT, Immanuel. Histoire générale de la nature et théorie du ciel. Paris: Vrin, 1984.
KANT, Immanuel. Critique of Judgment. Indianapolis: Hackett Pub. Co., 1987.

KANT, Immanuel. Prolégoménes a toute métaphysique future qui pourra se présenter
comme science. Paris: Librairie Philosophique Vrin, 2000.

KANT, Immanuel. Critique de la raison pure. Paris: PUF, 2014.

KANT, Immanuel. Critique de la facuité de juger. Paris: Flammarion, 2015.

KANT, Immanuel. Principes métaphysiques de la science de la nature. Paris: Vrin, 2017.
MONTAIGNE, Michel. Essais II. Paris: Gallimard, 1987.

ROUSSEAU, Jean-Jacques. Discours sur l'origine et les fondements de I'inégalité parmi les
hommes. Paris: Flammarion, 2008.

SPIER, Fred. Big history and the future of humanity. Chichester, Malden: Wiley-
Blackwell, 2010.

VRATSKIDOU, Eleonora. “Le génie chez Johann Gottfried Herder". In KREMER,

Nathalie (dir). Le génie créateur a I'aube de la modernité (1750-1850). Lille: Septentrion, 2011.

WEILER, Vera. Norbert Elias y el problema del desarrollo humano. Bogota: Ediciones
Aurora, 2011.

David Sierra G.

La légica subyacente a la explicacién de la cognicién en el siglo XVIIl

Imagindrios tecnocientificos Il

161



Imaginario y experiencia
de pensamiento: lo narrativo y la
intuicion entre la ciencia y la literatura

Florent Gaudez

Florent Gaudez!

Traduccién de David Sierra G.

1

Socio-antropdlogo. Profesor universitario de la Universidad
de Grenoble Alpes, Francia. Investigador del Laboratorio
Litt&Arts (Arts & Pratiques du Texte, de I'lmage, de I'Ecran &
de la Scéne) — UMR CNRS 5316. Director del Master CISA
(Comparatisme, Imaginaire & Socio-anthropologie), Ex pro-
fesor de la Escuela de Altos Estudios en Ciencias Sociales
de Paris. Ex Vicepresidente de la Asociacién Francesa de
Sociologia. Director de publicacién de la Revista Interna-
cional de Sociologie de I'Art — OPuS. Director de la serie
Littératures et société y de la serie SocioAnthropo-Logiques
de la coleccién Logiques sociales, de la editorial L'Har-
mattan. E-mail: florent.gaudez@univ-grenoble-alpes.fr.

Imaginario y experiencia de pensamiento

Imagindrios tecnocientificos Il

162



La creatividad en la ciencia como en el arte no puede
ser organizada. Surge espontaneamente del talento
individual. Los laboratorios bien administrados
pueden fomentarla, pero la organizacion jerarquica,
reglas burocrdticas inflexibles y montanas
de burocracia innecesaria pueden matarla.

Los descubrimientos no se pueden planear,
surgen de los rincones inesperados

Max Perutz?

Un enfoque cientifico se caracteriza por el hecho
de que al encontrar nuevos objetos desarrolla nuevos
métodos. Exactamente igual que la forma de arte
se caracteriza por el hecho de que al conducir
a nuevos contenidos desarrolla nuevas formas.
Solamente para una mirada exterior la obra
de arte tiene una forma y una sola forma, y el
tratado tiene un método y un solo método.

Walter Benjamin, 1989, p.490

2 Max Perutz (1914-2002), Premio Nobel de Quimica en 1962. Director del Laboratorio de
Biologia Molecular de Cambridge (Gran Bretafia), a cuyos miembros se les concedieron otros
ocho Premios Nobel, entre ellos Crick y Watson por descifrar el cédigo genético.

Florent Gaudez

Imaginario y experiencia de pensamiento

Imagindrios tecnocientificos Il

163



Para alimentar esta reflexion desde un punto de vista heuristico, tomé
como punto de partida las reflexiones de un bioquimico y un fildsofo critico:
Max Perutz y Walter Benjamin. Pero como también hay que recurrir aqui a las
fuentes de la sociologia, me gustaria utilizar a R. A. Nisbet como base episte-
moldgica, quien en un articulo de 1962 ya explica por qué y como los socidlo-
gos son también artistas (1962). Seamos claros, mi propdsito no es en ningun
momento pretender confundir el Arte y la Ciencia, sino mds bien mostrar
como, dentro de cada uno, hay modalidades y procesos comunes, particular-
mente los cognitivos, tanto en términos de experimentacion como de intui-
cidn, imaginacion o creacidn, por ejemplo.

Nisbet, a propdsito de las fuentes de la imaginacion socioldgica, insiste
en dos puntos:

- por un lado en los fundamentos morales sobre los que se ha estableci-
do la sociologia moderna;

-y por otro lado en el marco de pensamiento intuitivo o racional del
que nacen los conceptos que estdn en el corazon de esta ciencia.

En particular, subrayd que las grandes ideas de las ciencias sociales
siempre tienen una base moral. Por muy abstractas que puedan llegar a ser
estas ideas, por muy neutrales que acaben pareciendo a los estudiosos y ted-
ricos, nunca pierden su origen moral, explica, afiadiendo que no son fruto
de una reflexién puramente cientifica, sin ningtin sesgo moral. Nisbet cree,
por tanto, que no disminuye el valor cientifico de autores como Weber o
Durkheim el senalar que trabajaron sobre material intelectual (ya sean va-
lores, conceptos o teorias) al que nunca habrian tenido acceso de no ser por
los conflictos morales que agitaron todo el siglo XIX. Incluso en los escri-
tos de Weber y Durkheim, es decir, un siglo después de que estas ideas na-
cieran, el elemento moral sigue presente. “Estos grandes socidlogos nunca
dejaron de ser moralistas”, dice, apresurdndose a afiadir que tampoco deja-
ron de ser artistas. Lo que Nisbet quiere enfatizar es que ninguna de las
ideas que estan en el centro del pensamiento socioldgico contempordaneo
nacieron de lo que comunmente llamamos “la reflexidn sobre un proble-
ma”. Segun é€l, todas, sin excepcion, son el resultado de procesos mentales,
ya sea en el dmbito de la imaginacidn, de la visidn o de la intuicidén, que
son tan propios del artista como del cientifico. Nisbet insiste en este punto

Florent Gaudez

Imaginario y experiencia de pensamiento

Imagindrios tecnocientificos Il

164



simplemente porque, dice, vivimos en una €poca3 en la que los elocuentes
y bienintencionados profesores de sociologia y otras ciencias sociales in-
sisten en que lo que es cientifico (y por lo tanto serio) en su disciplina es
simplemente el resultado del pensamiento que procede primero por defini-
cién, y luego por resolucién de problemas (como lo veremos mads abajo en Kuhn,
1990). De la misma manera, Max Weber (1992) ya sefiald la necesidad de
que el socidlogo se situe en relacién con la actividad creativa, cuando des-
cribid la légica de posicionamiento de Goethe en el campo artistico de su
tiempo. Para puntualizar y completar este prolegdmeno desde el punto de
vista de la estética, recuerdo la famosa observacidn de Constable# (retoma-
da mds tarde por Gombrich y luego por Goodman): “Painting is a science
[...] of which pictures are but experiments”, en otras palabras, la pintura es
una ciencia en la que las imdgenes no son mds que experimentos, es decir,
en la que la cuestidn de la representacion hace las veces de experimento.

La légica matemdtica que subyace a la construccion de las obras de
Bach es bien conocida, asi como el hecho de que Einstein trabajé mds como
artista que como cientifico, construyendo una teoria no tanto por deduccio-
nes experimentales como por intuicion (ver Hofstadter, 1985). Asi, es posible
estudiar ciertos paralelismos entre la produccion artistica y la investigacion
cientifica. En el espacio simbdlico del arte, es la formulacion de un enigma lo
que desencadena en el espectador un trabajo de interpretacidon que potencial-
mente transforma el enigma en una refiguracion del dato simbodlico. La in-
tersubjetividad trabajo/lector-espectador se tiene asi en cuenta como un
operador de transformaciones, siendo la obra parte de una logica cognitiva
en la que lo posible se beneficia de un estatus comparable al que lo real ocu-
paen lalogica de la ciencia. Como explica N. Everaert-Desmedt (2006, p. 21),
la ciencia, al igual que el arte, relaciona las tres categorias siguientes: infiltra-
cion de lo posible, modificacion del simbolismo y nuevo conocimiento de lo
real, pero la orientacion del proceso es diferente. El objetivo del investiga-
dor es ampliar el conocimiento de la realidad, para dominar mas la realidad.

3 Eso fue hace mds de 40 afios (1962), spodemos considerar que no es asi en absoluto ahora?

4 John Constable (1776-1837), pintor briténico; Ernst H. Gombrich (1909), historiador de arte
inglés de origen austriaco: cuestiones mefodolégicas sobre las facultades de representacién:
“El arte no tiene existencia propia... Sélo hay artistas” (Modus operandi, modus operari);
Nelson Goodman, (1906-1998), Filésofo del arte americano que rechazando la problemdti-
ca fradicional “3Qué es el arte?” en favor de la pregunta “;Cudndo hay arte?”, defendié la
tesis de que el arte es una forma de conocimiento (concepcién cognitiva del arte).

Florent Gaudez

Imaginario y experiencia de pensamiento

Imagindrios tecnocientificos Il

165



Cuando una pieza demasiado importante de lo real aparece irreducible, elu-
siva en lo simbdlico existente, se apela a lo posible para modificar el marco
teorico, a fin de dar mejor cuenta de lo real. Al aprehender la obra de arte
como una fuerza de resimbolizacidn, se construye entonces como una forma
de conocimiento, es en este sentido que R. Brown la pone en relacion con la
ciencia e indica que:

[...] mds alld de su especificidad, cada sistema simbdlico, ya sea artistico o
cientifico, tiene como objetivo hacer el mundo inteligible. No se trata aqui
de juzgar las motivaciones de tal o cual artista, sino de evaluar la influen-
cia de cualquier obra de arte en la forma en que pensamos, sentimos y
miramos después. [...] Shakespeare cambia tanto como lo hizo Newton la

forma en que procesamos nuestras experiencias. (Brown, 1989, p.63)>

Pero el arte es una forma de conocimiento “por enigmas”, es decir, don-
de lo conocible lo es en forma hipotética.

Definir, junto con Jacques Leenhardt, la obra como resimbolizacidn, es
entender que el artista piensa en ella, y HACE pensar. De esta manera se une
en un movimiento dialéctico la esfera de la observacion/sensacién con la de
la cogitacidn/reflexion. En otras palabras, el cogito® de la reflexion intelec-
tual, y el specula’ de la observacion (participante). Cocteau (1948) dijo que
“los espejos harian bien en reflexionar [réfléchir] un poco antes de devolver-
nos las imdgenes”. Aqui nos enfrentamos al encuentro de dos paradigmas:
Mirar/Ver/Sentir vs. Especular/Reflexionar/Pensar. Esta cogitacion parti-
cipante se constituye doblemente, tanto como reflexion reflexiva como espe-
culacion. Vemos inmediatamente como la vieja oposicion de razonar por un
lado y narrar por el otro es falsa, la narrativa piensa, escribir es argumentar,
es pensar. Las categorias narrativas funcionan como categorias conceptuales
de descubrimiento, como argumentacidn. En este caso, el artista estd “traba-
jando”, es decir, trabaja en condiciones sociales dadas, la relacion que es para

5 Ensayo filoséfico y epistemolégico con un contenido altamente teérico. El autor es un sociélo-
go, poeta y novelista estadounidense. Siguiendo los pasos de Karl Mannheim, trata de apli-
car modos estéticos de aprehensién a la sociologia, para contrarrestar las corrientes de
pensamiento positivistas.

6 Cogitatio: pensar, representar, pensamiento, imaginacion.

7 Specula: observacién; speculator: espia; spéculum: espejo.

Florent Gaudez

Imaginario y experiencia de pensamiento

Imagindrios tecnocientificos Il

166



€l la mas fundamental de sus relaciones sociales: su relacion con el len-
guaje, con su historia lingiiistica o literaria. En este sentido, anticipa/pre-
para esta resimbolizacion.

Anuncié en mi titulo la unidn de dos espacios: la ficcidn literaria y la
narracion cientifica. Mi intencion aqui es considerar la ciencia como narra-
tiva, como ficcion, por un lado, y la literatura como una forma de conoci-
miento, por el otro. En otras palabras, hablaré aqui de la cognicidn literaria y
la ficcion cientifica. Para ilustrar mi punto, he convocado cuatro casos (dos
por cada espacio).

Para el espacio de la ficcidn literaria:

- por un lado, el caso de E. A. Poe, quien en toda su obra pone a prue-
ba el tema de la ciencia experimental con el objetivo de hacernos cuestio-
nar el funcionamiento de la naturaleza;

- y por otro lado, el caso de Julio Cortdzar (que también fue el tra-
ductor de Poe), quien plantea el tema de la vida social mas cotidiana de una
manera neo-fantastica, con el objetivo de hacernos cuestionar el funciona-
miento de esta vida social.

Para el espacio de la narracidn cientifica:

- por un lado, el caso de T.-S. Kuhn, quien aborda esta cuestion a tra-
vés de la entrada de las ciencias naturales (denominadas explicativas, para
utilizar la distincion weberiana) construyendo el concepto de experiencia
de pensamiento;

-y, por otro lado, el caso de Jean Duvignaud, quien aborda esta cuestion
a través de la entrada de las ciencias culturales (llamadas comprensivas, para
usar la distincion weberiana) elaborando el concepto de reconstruccion utdpica.

Para explicar de forma sencilla y rdpida la forma en que E.-A. Poe
(1809-1849) pone en escena el tema de la ciencia experimental en su obra
de ficcidn literaria, me basaré aqui en la obra de Nicolas Witkowski (2003,
p-187-193), a cuya lectura me remito para mds detalles. Witkowski muestra
en particular cémo la ciencia, la novela y la poesia estdn estrechamente

Florent Gaudez

Imaginario y experiencia de pensamiento

Imagindrios tecnocientificos Il

167



entrelazadas en Edgar Poe y como sus cuentos son maquinarias de alta pre-
cisiéon donde nada se deja al azar:

Gran admirador de Coleridge y Byron, Poe forjé en el curso de sus
cuentos (ver Poe, 1989) una “ciencia romdntica” muy particular en la que
se puede escuchar inimitablemente la desesperada burla que tocd los

corazones de sus dos traductores franceses, Baudelaire y Mallarmé.

Witkowski sefiala que Poe, gran amante de los enigmas matematicos,
el esoterismo, las “revelaciones magnéticas”, las momias y la alquimia, cita al
mistico Swedenborg (1688-1772), al mago Robert Fludd y a la utdpica Cam-
panella, asi como al fisico Arago y al quimico Humphrly Davy, y que segun
el propio Gaston Bachelard la novela Las aventuras de Arthur Gordon Pym es
“uno de los grandes libros del corazén humano”, o que Stephen Jay Gould le
dedico un capitulo en sus Cronicas de Historia Natural (1995) titulado “El ma-
yor logro de Poe”, (de hecho, es el unico de sus libros que fue reeditado en
vida). Witkowski explica como en 1848 y 1849 aparecié Eureka, luego Me-
llonta Tauta, el apogeo de la ciencia de Poe donde el poeta dejo el papel de
comentarista para “hacer” realmente ciencia. Segun el historiador Edward
Harrison: “Eureka es una contribucion muy importante e interesante a la
cosmologia [...] y contiene la primera anticipacién de una solucion formal-
mente correcta” (Harrison, 1990).

Witkowski también muestra la claridad de la posicion epistemologica
de Poe: Poe toma posicidn contra los “viejos topos sectarios”, Aristdteles y
Francis Bacon, a quienes caricaturiza como Aries Tottle — la tortuga — y
Hogg - el cerdo:

Nunca existio sobre la faz de la tierra una clase de fanaticos y tiranos mas
intolerante y mds insoportable que estos individuos, repentinamente ele-
vados por la filosofia de Hogg a un rango para el cual no fueron hechos,
transportados de la cocina a la sala de ciencias (y de la oficina al pulpito).

Su credo, su texto, su sermon consistia en una sola palabra: jhechos!

En contra del empirismo cientifico, Poe prefirid promover la intuicién
de Kepler — quien “adiving, imagind” la ley de la gravitacién mucho antes que

Florent Gaudez

Imaginario y experiencia de pensamiento

Imagindrios tecnocientificos Il

168



Newton, o de Champollion — quien descifro los jeroglificos. Segun Witkowski®,

“los verdaderos y unicos pensadores” son para Poe “esos hombres de imagina-

cion ardiente que construyen teorias’, y para informar la esclarecedora evalua-

cion del astrénomo britdnico Arthur Eddington (1882-1944), quien verificd

una de las predicciones cosmologicas de Einstein:

Poe sélo podia ser considerado por los investigadores de su época como
un excéntrico. Pero Eureka no es un trabajo descabellado, ni tampoco el
trabajo de un cerebro trastornado. Es, creo, la obra de un hombre que
intenta conciliar la ciencia de su tiempo con las mds altas aspiraciones
filosoficas y espirituales... (dotado con el cerebro de un matemadtico, no

podia permitirse férmulas aproximadas). (1988)

Como ha indicado Jacques Leenhardt, la cuestidon pasa una vez mads del

campo de la epistemologia comparada (la sociologia dice la verdad, la literatu-

ra miente) al campo de la epistemologia antropoldgica, cuya pregunta esencial

seria: ;como formulan y aprenden las sociedades — y los hombres que las com-

ponen — verdades sobre si mismas?

8

:Cdémo puede esta literatura saber lo que es mds profundo ya que es una
mentira? Aqui nos enfrentamos a las paradojas que surgen espontdnea-
mente de las dicotomias, es decir, las simplificaciones excesivas. Entre el
conocimiento y la mentira, las sociedades producen discursos que jue-
gan un papel esencial en su dindmica, es decir, en su relacién con su

propio futuro. Sin embargo, un discurso que incluya el futuro no puede

“La suya, al menos en un punto, sigue una de las hipétesis de Kepler. Este Gltimo habia sefia-
lado la famosa ‘paradoja de la noche oscura’: si el universo es infinito y las estrellas que
contiene son efernas, entonces nuestra mirada debe cruzar en todas las direcciones una es-
trella, y la noche debe ser més brillante que el dia. Kepler resolvié la paradoja optando por
un universo finito. Poe tampoco cree en un universo infinito, pero en Eureka, un ‘poema en
prosa’ dedicado a Humboldt, sugiere una solucién diferente: ‘... la Gnica manera de explicar
los vacios que nuestros telescopios encuentran en innumerables direcciones es asumir que el
fondo invisible [Poe también se refiere a las ‘paredes doradas’ del universo] estdn tan prodi-
giosamente lejos que ningdn rayo podria alcanzarnos’. Argumentando la finitud de la veloci-
dad de la luz, es el primero en dar una solucién ‘moderna’ a la vieja paradoja. Como Goethe
encontré un hueso intermaxilar que ningiin anatomista habia visto todavia, Poe viene al res-
cate de los cosmélogos pensando fuera de lo normal. La Paradoja de la Noche Oscura es
ahora entendida de una manera un poco mds compleja dentro del marco de las teorias cos-
moldgicas actuales, lo que no resta mérito a Poe” (Witkowski, 2003, p. 191).

Florent Gaudez

Imaginario y experiencia de pensamiento

Imagindrios tecnocientificos Il

169



ser ni verdadero ni falso; es regulador, practico y el lugar de nacimiento

de la realidad social. (Leenhardt, 1997, p.80)

Consideremos ahora el concepto de experiencia del pensamiento, sa-
biendo que siempre me situo en la postura de una sociologia de la literatura
que abarca un espacio particular de la sociologia del arte, a su vez inscrita
en una sociologia del conocimiento en cuanto tiene en cuenta el proceso de
creacion. Por lo tanto, tomo prestado de T.-S. Kuhn el concepto de Experi-
mento Gedanken (o experimento de pensamiento) tal como lo define en La
tension esencial (Kuhn, 1990, p.323-355), es decir, como un razonamiento
que describe los procedimientos experimentales que no se han llevado a
cabo para sacar conclusiones que puedan ser verificadas. Por lo tanto, no se
trata de producir nuevos conocimientos, sino de inducir a otra organizacién
(otro agenciamiento diria Deleuze) de conocimientos previos, y como tal, el
experimento de pensamiento no requiere ningun dato empirico adicional.
Se basa unicamente en la informacion que ya esta disponible y, como expli-
ca Kuhn, “(da) acceso a la informacion que, en un sentido, esta al alcance de
la mano y, en otro, es inaccesible” (Kuhn, 1990, p. 350). Por lo tanto, estamos
en este caso en presencia de la idea de la apuesta, de la toma de riesgos inte-
lectuales, es decir, de un fuerte uso de la imaginacion.

Ahora el método propuesto por Duvignaud parte de la experimen-
tacion directa registrada por todos los métodos de investigacion posibles
hasta una reconstruccion global. Es una cuestion de invencion, “imagina-
cién segun lo verdadero” dice Duvignaud (1968, p.19), “la suma de estos
multiples indicios ha alimentado la reconstruccidén que hemos esbozado.
Fue corregida en la medida en que los investigadores, en el curso de nume-
rosas discusiones, analizaron y criticaron ellos mismos las observaciones
que habian hecho, aunque sdlo fuera para eliminar rastros de interpreta-
cion personal” (Duvignaud, 1968, p.13). Esta reconstruccion es utopica en
el sentido en que: uno se ve obligado a usar la imaginacidn socioldgica (en el
sentido de Mills) para proponer coherencia, y que, este conjunto es una
proposicién hipotética cuya veracidad es problemadtica.

“En este sentido, tal reconstruccidn es una apuesta por la vida colectiva’
(Duvignaud, 1968, p.18). Jean Duvignaud pretende ir mds alld de la idea de
Mauss del “fendmeno social total”, es decir, “superar los conflictos desde
puntos de vista parciales o subjetivos, integrar los distintos elementos en el

Florent Gaudez

Imaginario y experiencia de pensamiento

Imagindrios tecnocientificos Il

170



movimiento global de creacion continua que es un todo social vivo”, pero
una idea que, segun Duvignaud, corre el riesgo de quedarse en palabras si
uno se limita a observar para “concluir” que los hechos examinados tienen
sentido en una organizacidon en un todo y que este conjunto informa los
distintos aspectos que abarca. En otras palabras, una perogrullada, dice (Du-
vignaud, 1968, p.17). La tinica manera de entenderlo es “reconstruir este todo”.
Como la “clase” de Karl Marx, o el “tipo” de Max Weber, modelos ideales que la
experimentacién nunca aisla en su pureza. Es aqui donde empezamos a vis-
lumbrar una conexion con lo que Kuhn definiéd como experiencia de pen-
samiento. Kuhn desarrolla esta idea desde la historia de la ciencia.

Los Experimentos Gedanken (experimentos de pensamiento) han sido
a menudo histdricamente decisivos, especialmente en el campo de las cien-
cias fisicas. Por ejemplo, Kuhn cita el modelo del tren alcanzado por un rayo,
que fue desarrollado por Albert Einstein, y también analiza casos de Piaget,
Galileo y Aristdteles. En resumen, podemos decir que el experimento de
pensamiento presenta una situacion “normal”, es decir, el experimentador
se siente bien preparado en base a la experiencia previa. Se trata de una si-
tuacién imaginaria, cuyos elementos le son familiares al experimentador
antes del experimento. No utiliza nada que no sea conocido por el mundo,
pero sobre todo le da al cientifico algo sobre su aparato mental corrigiendo
los errores conceptuales anteriores. Por ultimo, el simple hecho de sefialar
el desajuste entre el mundo y un concepto anterior nos ayuda a conocer
mejor el mundo en si mismo, dice Kuhn (1990, p. 350): “Pueden indicar for-
mas especificas en las que es necesario revisar tanto las expectativas como
la teoria”, y Kuhn anade que:

una de las razones por las que la investigacion cientifica parece pasar
constantemente de un problema resuelto a otro (para utilizar la expresion
de Nisbet, véase mds arriba) es que los investigadores limitan su atencion
a los problemas definidos por las técnicas conceptuales e instrumenta-
les ya disponibles. Si bien este modo de seleccidn de problemas hace
que los éxitos a corto plazo sean probables, también garantiza los fraca-
sos a largo plazo, que a su vez tienen consecuencias aun mayores para el

progreso cientifico. (Kuhn, 1990, p.351)

Nisbet toma, entre otros ejemplos, la visién del hombre y la sociedad
que subyace al famoso estudio de Durkheim sobre el suicidio para mostrar que,

Florent Gaudez

Imaginario y experiencia de pensamiento

Imagindrios tecnocientificos Il

171



fundamentalmente, esta es la vision tanto de un artista como de un cientifico. Y
aniade que lo mismo ocurre con la forma en que Simmel concibe y aborda los
problemas: Simmel es en muchos sentidos el gran socidlogo en el que la imaginacion
y la intuicion juegan el mayor papel, dice. La forma en que trata el miedo, el amor,
la conformidad, el poder y la amistad muestra que su mente funciona como la
de un artista o ensayista, y uno puede colocarlo correctamente al lado de maes-
tros como Montaigne o Bacon. Elimina la dimension artistica de su andlisis del
extrafio, la diada o el papel del secreto y habrds eliminado todo lo que da vida a
su trabajo. Segun Nisbet, lo que es maravilloso de Simmel es la tension entre
los aspectos concretos y estéticos, por un lado, y los aspectos generales y filo-
soficos que siempre estdn contenidos en una gran obra. Este elemento estético
es lo que permite que el contenido socioldgico de la obra de Simmel sea reto-
mado por una teoria sistematica y anénima. Pero para comprender realmente
su pensamiento, hay que volver a la lectura de la obra misma: como en el caso
de Darwin y Freud (puede anadirse Marx), Nisbet (1962) afirma que “siempre
serd posible extraer de esta lectura elementos importantes que no se pueden
encontrar en una formulacion tedrica de las ideas que expresa’.

También he tenido la oportunidad (Gaudez, 1992, 1994, 1995, 1996,
1996a) de basarme en los relatos de Julio Cortdzar, que en su simplicidad te-
matica e incluso en su aparente banalidad cotidiana, no ofrecen por si mismos
ninguna informacién nueva sobre el mundo, no nos ensefian nada que no co-
nozcamos ya y, sin embargo, nos empujardn a revisar nuestras expectativas,
para mostrarnos que la naturaleza no se ajusta a nuestras expectativas sobre la
base de un conocimiento previo. Existe, ademds, una dimensién que Jacques
Leenhardt ya habia identificado en J. Cortdzar (1986, p.77): “Esta narracion fan-
tdstica podria calificarse de experimental, en la medida en que la experiencia
producida en la narracion sirve para revelar la esencia de la socialidad, el fondo
de los corazones, el fondo de las cosas: el precio de un vaso de agua, de una
mirada, de una atencion”. Estamos atrapados discutiendo sobre argumen-
tos, es una especie de figura, una metdfora®. Las pequenas narraciones, los
cuentos, los relatos cortos, tienen un valor experimental real, un poco como
los experimentos de pensamiento (Experimento Gedanken) como extractos, como
narracion, de los que habla T.-S. Kuhn (1990), explicando que siempre pensa-
mos que el laboratorio (como lugar de investigacion) produce lo real, y que de

9  Véase también la idea de la argumentacioén figurativa en ltalo Calvino.

Florent Gaudez

Imaginario y experiencia de pensamiento

Imagindrios tecnocientificos Il

172



la misma manera, la narracidn experimental también produce lo real, o de la
misma manera lo que René Thom llama “catdstrofe”, es decir un salto conti-
nuo de una dimensidén a otra inferior (1977). Calvino (1984) también desa-
rrolla una idea similar:

La literatura no conoce la realidad, solo los niveles. La literatura no puede
decidir si la realidad (de la cual los diversos niveles son sélo aspectos
parciales) existe, o si sélo hay niveles. La literatura conoce la realidad de
los niveles, y quizas conoce esta realidad mejor de lo que nosotros pode-

mos conocerla a través de otros procesos cognitivos. Lo cual ya es mucho.*®

Por lo tanto, la literatura no debe ser comparada con la ciencia, sino
yuxtapuesta a ella, dice J. Leenhardt, en un andlisis global del arsenal simbdli-
co con el que se estdn dotando las sociedades, y en particular las modernas,
que tiende a sustituirlo por las representaciones mas estdticas que proporcio-
nan las mitologias religiosas:

Aqui es donde nos encontramos trabajando hacia una sociologia de la
literatura, o del arte, que tiene en cuenta el hecho social esencial de que
las sociedades necesitan desarrollar patrones dindmicos de pensa-
miento que complementen y situen el saber, que trata sobre lo que es.

(Leenhardt, 1997)

De la misma manera Jean Duvignaud (1968, p.14-15) explica cdmo el
pueblo de Chebika encuentra un idioma (su idioma) a través de los cuestionarios
como una dramatizacion que permite a los aldeanos “jugar” papeles sociales
tradicionales o no tradicionales que habian perdido el significado: “Chebika (el
objeto) se ha transformado por nuestras prequntas y nuestra investigacion”; “Esta
toma de conciencia forma parte del estudio en la medida en que se ha conver-

tido en objeto de andlisis y en objeto de posibles acciones”; “Desde los primeros
contactos, quedo claro que los enfoques estadisticos no sélo eran insuficientes

10 Recordemos también que Jacques Lacan explicé que “el lugar de lo real, que va del trauma
al fantasma — porque el fantasma no es nunca més que la pantalla que oculta algo bastante
primario, de importancia decisiva en la funcién de la repeticién - es lo que hay que defectar
ahora. [...] Es més all& del suefio que tenemos que buscar lo real - en lo que el suefio ha
arropado, envuelto, escondido de nosotros, detrés de la falta de representacién, de la cual
s6lo hay un lugar de sujecién” (Lacan, 1973, p.58-59).

Florent Gaudez

Imaginario y experiencia de pensamiento

Imagindrios tecnocientificos Il

173



sino también enganosos” (Duvignaud, 1968, p.11-12)™*. Ahora bien, la idea de la
experiencia del pensamiento en la obra de T.-S. Kuhn consiste en decir que el
conocimiento puede ser producido a partir de la narracidn, cualquiera que sea el
tipo de narracidn, ya sea cientifica, ficticia u otra, con la ayuda del mismo modelo
que es el modelo narrativo. En el caso de una narracion ficticia, la narracion
puede ser utilizada para contar las emociones de una persona, pero también
puede ser utilizada para la experiencia del pensamiento, el mecanismo cogniti-
vo es el mismo. Lo que T.-S. Kuhn finalmente nos dice es la idea de que, en la
experiencia del pensamiento, la dimension narrativa tiene valor ontoldgico, des-
cribe/construye la realidad ni mas, ni menos, ninguna otra cosa. Durante mucho
tiempo se creyo que el conocimiento era solo un razonamiento, pero ahora se
comprende que el conocimiento es también narrativo, pero el conocimiento
narrativo no se compone simplemente de lo que nos dicen los eventos del ex-
perimento de Gedanken, sino también del orden de la pasién y de la creencia.
Ahora el Arte tiene que ver con la pasion y la creencia (cf. Nisbet arriba), el
conocimiento narrativo estd bastante del lado del Arte. Existe una “tension
esencial” muy fuerte (Kuhn) entre la dimensidn artistica, el gesto romantico,
por ejemplo, y la dimensidn cognitiva (es el cuento que es la inteligencia y
el conocimiento narrativo). En este sentido, el texto induce una especie de
“re-motivacion” de los signos mds alld de lo que parece significar o decir sim-
plemente en el nivel superficial de la superficie estrictamente textual.

Nisbet entonces nos interpela de nuevo: ;Puede uno creer que la tipolo-
gia de la Gemeinschaft y Gesellschaft desarrollada por Tonnies, esa racionaliza-
cidn tal como la imagind Weber, que la metrdpoli analizada por Simmel, y que
el acercamiento de Durkheim a la anomia son el resultado de un analisis 16gi-
co empirico como lo entendemos hoy en dia?

Hacer esta pregunta ya constituye una respuesta, para él es obvio que
estos autores no estaban trabajando en problemas que previamente habian

11 Luego continda lamentando que los libros que cumplen con esta exigencia hoy en dia son
escasos: o buscan establecer una teoria; o son pura e impresionista especulacién literaria; o
buscan en las matemdticas un lenguaje que sustituya a la imaginacién sociolégica. En cuanto
a los que dan motivos de esperanza: terminan “abandonando el camino de la modernidad
por el de un positivismo anticuado o un expresionismo literario discreto”. La obra de J. Cor-
tdzar es también una invitacidn al lector a cuestionar este pasaje del pensamiento pldstico
resonante y emotivo, constitutivo de la obra como experiencia narrativa del pensamiento, al
razonamiento y la motivacién del pensamiento especulativo razonante, y viceversa.

Florent Gaudez

Imaginario y experiencia de pensamiento

Imagindrios tecnocientificos Il

174



definido con claridad, y que no se dedicaban de ninguna manera a la resolu-
cién de problemas. Todos, dice Nisbet, reaccionaron al mundo que les rodeaba
con intuicidn e imaginacidn, al igual que el artista, y como el artista, objetiva-
ron estados de dnimo personales y sdlo parcialmente conscientes.

En Chebika, Jean Duvignaud explica como: “La imaginacién del novelis-
ta que inventa un personaje femenino como Madame Bovary es una obra de
experiencia utdpica [de pensamiento] que reconstituye una totalidad viva [...].
Balzac, Proust o Joyce demostraron que era posible llevar a cabo la misma em-
presa con la mente misma, el Ego y las variaciones complejas” (Duvignaud,
1968, p.19). Y afiade mads adelante que: “El escritor descubrio que la invencion
segun la verdad podia tomar como punto de partida la existencia real de los
hombres situados, colocados en posiciones bastante especificas (atipicas o
anomicas) para asumir el valor de los simbolos, incluso de los mitos” y que

esta es sin duda una de las razones que hacen que la antropologia y la
sociologia estén tan vivas y atractivas hoy en dia: la vida diferente (o
simplemente distante por la misma extrafieza que conlleva la familiari-
dad extrema) se convierte en la matriz y el pretexto para una recons-
truccidn en la que la expresion literaria encuentra a menudo su propia

recompensa. (Duvignaud, 1968, p.19-20)

De esta manera, estamos tocando un punto sensible de la teoria, una
cuestion que se desliza lenta pero inexorablemente hacia el corazén de los
debates de la teoria del arte. Asi, es en este sentido que Jacques Mandelbrojt
(Pintor y Fisico) propuso en un simposio en Le Mans en 1992, que:

[...] inspirado en la mecdnica cudntica, donde las nociones de particula
y onda son sustituidas por la nocién unica de onda-particula, para ha-
blar no de creacion cientifica y descubrimiento artistico, sino para sus-
tituir los conceptos de descubrimiento y creacion tanto para el arte
como para la ciencia por el de creacidn-descubrimiento, apareciendo cada
uno de ellos a veces como creacion, a veces como descubrimiento.

(Mandelbrojt, 1993, p-147)

En cuanto a Duvignaud, insiste en el hecho de que la novela del siglo
XIX, como suele ser el caso de la novela contemporanea, apunta a una totali-
dad que integra elementos socioldgicos y que, al proceder a reconstrucciones

Florent Gaudez

Imaginario y experiencia de pensamiento

Imagindrios tecnocientificos Il

175



utdpicas, la sociologia compite como actividad intelectual con la literatura (Du-
vignaud, 1968, p.19). Se trata de una idea desarrollada mds tarde por Pierre
Bourdieu (1992, p. 178):

Los socidlogos pueden encontrar en las obras literarias indicaciones
o direcciones para la investigacion que estdn prohibidas u ocultas
por la censura propia del campo cientifico — especialmente cuando
siguen dominadas, como hoy en dia en las ciencias sociales, por una

filosofia positivista.

Nisbet (1962) no esta lejos de esto cuando explica lo importante que es
tener en cuenta, aunque sea para protegerse del vulgarismo cientifico, que nin-
guna de las ideas que le preocupan aqui (y que, subraya, siguen estando en el
corazon del pensamiento sociologico contempordneo) surgié de lo que nos
gusta llamar hoy en dia “reflexidon sobre un problema”. Todos ellos, sin ex-
cepcidn, son el resultado de procesos mentales, ya sea en el dmbito de la
imaginacion, la vision o la intuicidn, que son tanto del dominio del artista
como del cientifico. Describe como, como sefialamos al principio de este texto,
vivimos en una época en que los elocuentes y bienintencionados profesores
de sociologia y otras ciencias sociales insisten en que lo que es cientifico (y por
lo tanto serio) en su disciplina es el resultado solo del pensamiento de “solu-
cién de problemas”. En el mismo sentido, Pierre Bourdieu (1980, p. 27) advier-
te a todos los investigadores sociologicos contra la simple mecdnica de las
analogias, cuyo uso por parte de la sociologia espontdnea convertiria al in-
vestigador en un “ingeniero social”:

Un buen numero de los que se autodenominan sociologos o econo-
mistas son ‘ingenieros’ sociales cuya funcién es proporcionar ingre-
sos a los directivos de empresas y administraciones privadas. Ofrecen
una racionalizacidn del conocimiento practico o semiconsciente que

los miembros de la clase dominante tienen del mundo social.

De hecho, 1a reconstruccion utdpica de Jean Duvignaud propone una cier-
ta distribucidn de los elementos de la encuesta “en un conjunto que toma la
forma de una relacion, o incluso de una narracion”. Precisamente en este espi-
ritu, Nisbet subraya que, asi como una relectura cuidadosa de la obra de Dos-
toievski o de James serd siempre rica en ensefianzas para el novelista (ya sea
que aprenda el significado del desarrollo y la construccién de la narracion, o

Florent Gaudez

Imaginario y experiencia de pensamiento

Imagindrios tecnocientificos Il

176



que se inspire personalmente en ella), asi, segun €l, una relectura de la obra de
un Weber o de un Simmel siempre enriquecerd al socidlogo. Y esto es lo que
diferencia a la sociologia de algunas de las ciencias fisicas. Después de todo,
hay un limite a lo que el joven fisico puede aprender, incluso del propio New-
ton, dice Nisbet: una vez entendid los puntos principales desarrollados en los
Principios, una relectura no le aportard mucho, aunque pudiera ser util para el
historiador de la ciencia. Pero la relacion del socidlogo con un Simmel o un
Durkheim es bastante diferente: siempre tendra algo que recoger de una lec-
tura directa de su trabajo, algo que ampliard el alcance de su reflexion y puede
llevarlo a nuevas ideas. Segun Nisbet, exactamente lo mismo se aplica al artis-
ta contemporaneo que vuelve al estudio de la arquitectura medieval, el soneto
isabelino o la pintura de Matisse. Esto es lo que constituye la esencia de la
historia del arte, y explica por qué la historia de la sociologia difiere tanto de la
historia de las ciencias. Es en este sentido que Jean Duvignaud propuso lo que
él llama una sociomorfologia del imaginario (Duvignaud, 1979, p.159-198)*?, par-
tiendo de la observacion de que la experiencia humana orientada hacia el ima-
ginario es una especulacion permanente sobre las posibilidades y aperturas que
estdn contenidas en el germen en cualquier tipo de sociedad, sea cual sea. Por
ejemplo, es construyendo el concepto de lo imaginario como un dispositivo
simbolico para ayudar a la gente a actuar, que D. Desjeux (2004) muestra cémo
una innovacion técnica se desarrolla segtin un proceso mas o menos complejo
en el laberinto de cédigos, normas y fronteras que moviliza a su vez lo racional
y lo imaginario, en una coexistencia alternada. Basandose en su trabajo en la
antropologia de la electricidad, muestra como ha sido capaz de observar la
coexistencia de todas estas dimensiones. Pero afiade que su movilizacion en el
juego social varia y que, por lo tanto, pueden movilizarse a su vez o aparecer
simultdneamente en determinadas ocasiones. La movilizacion del sentido o
del interés evoluciona asi a medida que se desarrolla el proceso de difusién y
el curso de las actividades cotidianas. Por dltimo, la oposicion binaria entre lo
racional y lo emocional, o entre significado e interés, o incluso entre regalo y

12 “Se trata de abrir la conciencia, cerrada por cédigos e instituciones, contenida, incluso sofo-
cada, por la ‘reproduccién social’ (iniciacién, educacién en todas sus formas), a una expe-
riencia virtual, una anticipacién, zen el sentido que Ernst Bloch da a este término? Los que se
dedican a esta investigacién no traducen la creacién en un discurso, sino que intentan recrear
un acto en su génesis, y que finalmente da lugar a ofras creaciones. En cuanto no reduzca-
mos las manifestaciones imaginarias a la abstraccién de lo ‘bello’ o de un ‘medio’, al juego
de influencias o ideologias, podremos ver la creacién de formas como tantas solicitaciones
abiertas que nunca serian prisioneras de las explicaciones que proporcionamos”.

Florent Gaudez

Imaginario y experiencia de pensamiento

Imagindrios tecnocientificos Il

177



mercancia, puede ser a veces mds o menos visible debido a la perspectiva di-
namica y microsocial adoptada, o por otra parte en la microeconomia o en los
enfoques antiutilitarios de Mauss por ejemplo. Para Duvignaud, la practica de
elaborar formas a través del espacio se cruza asi a veces con modelos propios
de una civilizacion (“eflorescencia” en Oriente, “condensacidon” en Occidente,
cf.]. Berque), a veces inventa un nuevo sistema de representacion simbolica (el
espacio cerrado, tridimensional, con una perspectiva profunda, nacido de las
investigaciones de Brunelleschi y Alberti en Florencia), a veces juega con las
extensiones latentes en un grupo a veces ignorado por la conciencia comun,
pero en el que se reconoce después. Podriamos entonces afadir con R. Nisbet
(1962) que “la forma asi definida, cualquiera que sea el pretexto o el propdsito,
abre un campo de experimentacion hasta ahora desconocido dentro de la vida
cotidiana y taladra como un agujero en medio de los determinismos impues-
tos por la tradicidn y las instituciones”.

Esta perspectiva nos permite indicar cdmo piensa la narracién, cémo
escribir es argumentar, es pensar. Las categorias narrativas funcionan
como categorias conceptuales de descubrimiento, como argumentacion.
El arte y la ciencia aparecen a veces como creacion, a veces como descu-
brimiento. Como una resimbolizacion del dado simbdlico, la obra actua
como si se tratara de comportamientos que simbolizan la realidad so-
cial, es decir, los traduce a un lenguaje, y al postular la obra como signi-
ficante en el nivel simbdlico le da una funcidn social e histdrica. La
cuestidn general que se plantea aqui es la de la relacion arte/conoci-

miento y su reapropiacion por la socio-antropologia.

13 La inevitable “alienacién” humana es, por lo tanto, la matriz de esta infinita e impredecible
proliferacién. Los llamados “hechos” son entonces siempre polivalentes y no se reducen a la
nomenclatura histérica o a las divisiones institucionales, tal como las entienden los sociélogos
de la tradicién Durkheimiana. Estos “paquetes de significado”, estos dtomos de significado
se refieren a conjuntos de significados, a totalidades virtuales en busca de su significado, y
este significado es inmanente a la forma misma. Estos conjuntos aparecen de este modo
como perpetuamente inacabados. Corresponden a lo que se denominan fenémenos “a-es-
tructurales” cuya estructura aparente es sélo provisional, ya que cada generacién o publico
posterior propone una comprensién diferente de los mismos. Por lo tanto, es apropiado incluir
en una forma todas las interpretaciones que se les han dado porque proporcionan tantas
maneras de habitar la realidad perecedera asi propuesta. 3No abren las formas un hueco
que ningln concepto podrd llenar?

Florent Gaudez

Imaginario y experiencia de pensamiento

Imagindrios tecnocientificos Il

178



Bibliografia

BENJAMIN, Walter. Paris capitale du XIXéme siécle. Paris: Editions du Cerf, 1989.

BOURDIEU, Pierre. “L'objectivation du sujet objectivant”. In Réponses. Pour une
anthropologie réflexive. Paris: Le Seuil, 1992.

BOURDIEU, Pierre. Questions de sociologie. Paris: Minuit, 198o.
BROWN, Richard. Clefs pour une poétique de la sociologie. Arles: Actes sud, 1989.

CALVINO, ftalo. “Les niveaux de la réalité en littérature”. In La machine littérature.
Paris: Seuil, 1984, p.85-100.

COCTEAU, Jean. Le sang d'un poéte (Scenario de film). Monaco: Editions du rocher, 1948.

DESJEUX, Dominique. Les sciences sociales. Paris: PUF, 2004.

DUVIGNAUD, Jean. Chebika. Etude sociologique. Paris: Gallimard, 1968.
DUVIGNAUD, Jean (dir.). Sociologie de la connaissance. Paris: Payot, 1979.
EVERAERT-DESMEDT, Nicole. Interpréter l'art contemporain. Bruxelles: De Boeck, 2006.

GAUDEZ, Florent. “Continuité des champs: Du Texte comme sujet anthropologique”.

UTINAM, n. 4, 1992, p.33-48.

GAUDEY, Florent. “De la narration a la connaissance: Continuité et réversibilité dans ‘La
nuit face au ciel' de Julio Cortazar”, Bastidiana, Cahiers d’Etudes Bastidiennes. n. 15, 1996a.

GAUDEZ, Florent. “Du texte, objet littéraire et sujet de connaissance. Contribution au
probléme du Texte en Sociologie de la Littérature”. UTINAM, n. 14-15, 1995, p.55-74-

GAUDEZ, Florent. “Ipséité et altérité dans ‘Axolotl: Du sujet pathique au sujet
épistémique”, Lamour de I'image, Champs visuels, n. 3. 1996. p.83-98.

GAUDEZ, Florent. “Julio Cortdzar: Penser la forme comme forme de pensé”. In Le
texte, l'ceuvre, I'émotion. Bruxelles: La lettre volée, 1994, p.237-252.

GOULD, Stephen Jay. Les quatre antilopes de I’ Apocalypse. Paris: Seuil, 1995.
HARRISON, Edward. Le noir de la nuit. Paris: Seuil, 1990.

HOFSTADTER, Douglas. Gédel, Escher, Bach. Les Brins d’une Guirlande Eternelle. Paris:
Dunod, 1985.

KUHN, Thomas Samuel. “La fonction des expériences par la pensée”. In KUHN,
Thomas. La tension essentielle. Tradition et changement dans les sciences. Paris:
Gallimard, 1990, p.323-355.

LACAN, Jacques. Le séminaire. Livre XI. Paris: Seuil, 1973, p.58-59.

LEENHARDT, Jacques. “Qulest-ce que la littérature? Remarques sur Les Regles de
l'art de Pierre Bourdieu”. UTINAM, n. 24, 1997, p.69-80.

LEENHARDT, Jacques, “Un chemin de la connaissance: les autonautes de la
cosmoroute”. In Lo lidico y lo fantdstico en la obra de Cortdzar. Madrid: Editorial
fundamentos, 1986, p.77-84.

Florent Gaudez

Imaginario y experiencia de pensamiento

Imagindrios tecnocientificos Il

179



MANDELBROJT, Jacques. “Création scientifique et découverte artistique”. In L'art
est-il une connaissance? Paris: Le Monde éditions, 1993.

NISBET, Robert. “Sociology as an Art Form”. Pacific Sociological Review, v. 5, 1. 2, 1962,
p-67-74.
POE, Edgar Allan. Contes, Essais, Poémes. Paris: Robert Laffont, 1989.

THOM, René. Stabilité structurelle et morphogenése. Essai d'une théorie générale des
modéles. Paris: Interéditions, 1977.

WALTER, Georges. Enquéte sur Edgar Allan Poe. Phébus, 1998.

WEBER, Max. “Etudes critiques pour servir a la logique des sciences de la Culture”. In
WEBER, Max. Essais sur la théorie de la science. Paris: Pocket Agora, 1992, p.203-299.

WITKOWSKI, Nicolas. “La science d'Edgar Poe”. In Une histoire sentimentale des
sciences. Paris: Seuil, 2003.

Florent Gaudez

Imaginario y experiencia de pensamiento

Imagindrios tecnocientificos Il

180



Estructura constitutiva y estructura
significativa de la experiencia
ficcional: el sentido ludico de una
forma imaginaria e inofensiva

de aprehender el mundo

Pablo Salvador Venegas
De Luca'

1 Profesor contractuel de la Universidad Grenoble-Alpes. Doc-
tor asociado UMR 5316 Litt&Arts, Universidad Grenoble-Al
pes. Se ha desempefiado como profesor contractuel y vaca-
taire del departamento de Sociologia y del departamento de
Literatura y Civilizacién Hispanoamericana de la Universi-
dad Grenoble-Alpes desde el afio 2010. Sus lineas de inves-
tigacién son la sociologia del conocimiento del sentido co-
mdn, la sociologia de las artes y de la literatura. E-mail:
pablo-salvador.venegas-de-luca@univ-grenoble-alpes. fr.

Pablo Salvador Venegas De Luca

Estructura constitutiva y estructura significativa de la experiencia ficcional

Imagindrios tecnocientificos Il

181



Sonar juntos, convocados por las palabras de otro
sonador, para de este modo conjurar nuestros miedos
y escapar a nuestras frustraciones, realizar nuestros
anhelos recénditos, burlar a la vejez y vencer a la
muerte, y vivir el amor, la piedad, la crueldad y los
excesos que nos reclaman los angeles y demonios
que arrastramos con nosotros.

Vargas Llosa, 2008, p.65

Pablo Salvador Venegas De Luca

Estructura constitutiva y estructura significativa de la experiencia ficcional

Imagindrios tecnocientificos Il

182



Introduccion: Breve andlisis
retrospectivo de nuestro enfoque

de investigacion. Por una sociologia
constructivista y fenémeno-comprensiva
de la experiencia ficcional

A través de esta investigacion buscdbamos comprender el sentido y la
significacion - la estructura significativa — que los sujetos-actores confieren a
aquello que designan v califican, en el contexto de sus vidas cotidianas, como
ficcional o en cuanto que ficcion. Dado que no estdbamos interesados en las
definiciones consagradas y legitimas sobre esta materia — provenientes del cam-
po de la filosofia y de los estudios literarios®—, sino que nos motivaba una
comprension socioldgica de este fendmeno, decidimos examinar los usos rea-
les y efectivos que nuestros entrevistados hacian del concepto ficcion dentro
del contexto de sus conocimientos de sentido comun sobre el tema. Esto se expli-
ca dado que, segun nuestro enfoque investigativo, seria en el lenguaje corrien-
te que se estabilizaria el universo de imaginarios — representaciones? subjetivas e
intersubjetivas — que los sujetos-actores tendrian sobre la experiencia ficcional.
En este sentido, y dicho ahora de forma mds precisa, lo que hicimos fue cen-
trarnos en la significacion que nuestros entrevistados asignaban a este tipo de
experiencias, y por consiguiente nos focalizamos sobre las experiencias signifi-
cativas — subjetivas — que estos poseian sobre aquello que designaban como

2 Aunque hayamos utilizado diversas nociones tedricas, propias a estos campos de conoci-
miento, éstas han sido insertadas en un discurso innegablemente socioldgico.

3 Al hablar de representaciones lo hacemos teniendo en mente el siguiente punto: El hecho de
tomar conciencia de lo real, o de un fragmento de lo real, equivaldria a construirlo y/o, in-
versamente, construir una realidad seria lo mismo que conocerla, ya que tanto la experiencia
de conocer como la de construir se definirian (ambas) en el proceso de representacién. En
este sentido, toda la dimensién social se manifiesta positivamente en esta experiencia de
aprehensién ya que el hecho de tomar conciencia de lo real - o de un fragmento de lo
real - se definiria, en Gltima instancia, en el proceso de representacion. Este Gltimo no consis-
te en un mero aprehender algo - objetos, acontecimientos o estado de cosas — ya presente,
lo cual expresaria una re-presentacién — en el sentido de una duplicacién de una presen-
cia - sino que més bien corresponderia a un acto de aprehensién realizado por un sujeto-ac-
tor que posee una reserva de conocimiento construida socialmente. Esto significaria que
cuando el sujeto-actor convoca a esta reserva de conocimiento para aprehender el mundo,
es toda una seccién del mundo social la que es actualizada a través de esta respuesta feno-
menal que produce el sujefo-actor.

Pablo Salvador Venegas De Luca

Estructura constitutiva y estructura significativa de la experiencia ficcional

Imagindrios tecnocientificos Il

183



ficcidn o ficcional. Por consiguiente, buscdbamos describir y analizar la estruc-
tura significativa de estas experiencias subjetivas — que poseen también vali-
dez no solamente intersubjetiva sino que también social — como un conjunto
de experiencias de sentido que nuestros sujetos-actores entrevistados designa-
ban, de una manera u otra, como consistentes y compatibles entre si, vale
decir perteneciente a un dmbito de sentido especifico y propio a un estilo parti-
cular de vivencia: aquel de las experiencias ficcionales.

Para lograr este objetivo elaboramos, mediante un enfoque sociologico
constructivista y fendmeno-comprensivo, una construccién de sequndo grado*
(Schiitz, 2008, p.79) sobre la experiencia ficcional, en la cual articulamos un
modelo de este segmento del mundo social propio a este tipo de experiencias. En
este modelo remplazamos los objetos de pensamiento construidos por el sentido
comun, relativos a lo que nuestros entrevistados designan como ficcional (o
ficcion), por acontecimientos ficcionales tipificados, vale decir un modelo de inte-
raccidn tipico-ideal — relativo a la experiencia ficcional — “segun la significacion
que este puede tener para el tipo de actores que presumiblemente estdn en su
origen” (Schiitz, 2008, p.80). In ultima, metodologicamente hablando, lo que
hicimos no fue mas que adoptar el principio de interpretacidn subjetivo de Max
Weber - en cuanto busqueda del “sentido subjetivo perseguido por el agente”
(Weber, 1965, p.165) —, pero en su version reestructurada por Alfred Schiitz, lo
cual significa que intentamos elaborar una construccion de sentido tipico-ideal a
partir de construcciones de sentido tipificadas> (Noschis; Caprona, 1987, p.256-
258) ya elaboradas por los sujetos-actores en el contexto de sus vidas cotidia-
nas. Sin embargo, para lograr elaborar nuestra construccion de seqgundo grado

4 "los objetos de pensamiento construidos por el cientifico social, para aprehender la reali-
dad social, deben basarse en objetos de pensamiento construidos por el sentido comin de
los hombres que viven diariamente en el mundo social. De este modo, las construcciones de
las ciencias sociales son, por asi decirlo, construcciones de segundo grado, es decir, cons-
trucciones hechas a partir de construcciones realizadas por los actores de la escena socidl,
cuyo comportamiento el investigador debe observar y explicar de acuerdo a las reglas de
procedimiento de su ciencia” (Schitz, 2008, p.79).

5 “Schiitz nos muestra cémo el tipo ideal personal estd presente en nuestra actividad social
diaria. En este sentido nos propone que el tipo ideal puede ser una construccién hecha por
investigadores, tal como Weber lo planteq, sin embargo este proceso conceptual también
puede operas en ofros dmbitos sociales [...]. Segun Schiitz todos utilizamos los tipos ideales
en nuestra vida cotidiana: Los construimos subjetivamente para un uso personal, dado que
nos permiten aprehender el sentido subjetivo de las acciones de nuestros contempordneos.
El cientifico social también busca definir estos mismos tipos ideales, pero no para un uso
personal sino que més bien para aumentar y completar el complejo significado objetivo de
la ciencia” (Noschis; Caprona, 1987, p.256-258).

Pablo Salvador Venegas De Luca

Estructura constitutiva y estructura significativa de la experiencia ficcional

Imagindrios tecnocientificos Il

184



sobre la experiencia ficcional — con el fin de describir y analizar la estructura
significativa de esta — fue fundamental para nosotros poder discernir el ele-
mento cohesivo que permitia, a nuestros sujetos-actores entrevistados, amal-
gamar un sinfin de experiencias (objetos, manifestaciones y/o situaciones
extremadamente diversas) en un conjunto de experiencias de sentido que ellos
mismos designaban como consistentes y compatibles entre ellas, como perte-
necientes a un dmbito de sentido especifico y propio a un estilo particular de
vivencia que los sujetos-actores connotaban y designaban como ficcional. La
busqueda de un tronco comun, o eje transversal invariable y constante, que
conectara (y entrelazara) a todas los construcciones de significado que nuestros
sujetos-actores entrevistados nos proporcionaban — cuando se referian a sus
experiencias ficcionales ficticias —, tuvo el efecto (inesperado) de ampliar el es-
pectro de nuestra investigacion hacia nuevas pistas tedrico-practicas, dado
que — a partir de aquel momento — ya no se trataba unicamente de describir el
sentido y el significado (la estructura significativa) que la experiencia ficcional
tenia para los sujetos-actores, sino que también queriamos encontrar la es-
tructura constitutiva del conjunto total de este tipo de experiencias vividas.

En nuestra busqueda por develar la estructura constitutiva, como asi tam-
bién las reglas constitutivas, de las experiencias ficcionales, fuimos llevados a
investigar sobre el modus operandi — 0 modo de funcionamiento — de la experien-
cia ficcional en el contexto de acciones e interacciones cotidianas de los suje-
tos-actores, y por lo tanto en situaciones ficcionales tipicas de su vida cotidiana.
Esta forma de proceder se deba a que pensabamos que comprendiendo el modo
de funcionamiento de este tipo de experiencias podriamos discernir y aprehen-
der su estructura constitutiva, lo que en ultima instancia nos permitiria entender
la comprension (el sentido y la significacion)® que los sujetos-actores tenian de
éstas. Para alcanzar este objetivo, hicimos uso de algunas herramientas in-
herentes a la sociologia fendomeno-constructivista de Peter Burger y Thomas
Luckman (2010), asi como también algunos elementos del socio-pragmatismo
de John Searle (1997), los cuales nos ayudaron a identificar y dar cuenta de la
dimension institucional de la manera en que funciona la experiencia ficcional,
asi como a descubrir la presencia de aspectos institucionalizadores en el proce-
so de constitucidn, transmisidn e interiorizacion de la significacion sociocul-
tural de este tipo de experiencias. En forma paralela, también utilizamos

6 Lla estructura significante.

Pablo Salvador Venegas De Luca

Estructura constitutiva y estructura significativa de la experiencia ficcional

Imagindrios tecnocientificos Il

185



algunos elementos especificos de la sociologia de los marcos interpretativos de
Erving Goffman (2006) para intentar determinar, ahora desde una perspecti-
va mds microsocioldgica, la estructura constitutiva de las experiencias ficciona-
les. Este enfoque de investigacidn nos permitié acceder y aprehender toda la
dimensidn ludica de estas situaciones ficcionales tipicas, asi como también des-
cribir esta parte central — de este tipo de experiencia — a partir de las formas de
compromiso de los sujetos-actores en estas ultimas. Adicionalmente, utiliza-
mos algunos elementos especificos del enfoque cognitivo-pragmadtico de
Jean-Marie Schaeffer (2002a), lo cual que nos ayudo a describir la dimension
representativa de las experiencias ficcionales, pero mds precisamente a desa-
rrollar la especificidad de la experiencia ficcional como representacion.

Sin embargo, independientemente de las diversas herramientas heuris-
ticas que nos han ayudaron a lo largo de nuestra investigacion — de las cuales
acabamos de mencionar las fuentes principal —, es esencial subrayar el hecho
de que esta tesis estuvo atravesada de principio a fin por una doble apuesta
socioldgica. Esta radica, en primer lugar, en el desafio tedrico-practico que
hemos asumido para aprehender y construir el objeto de la experiencia ficcional
como fendmeno social, y por tanto — segun el enfoque tedrico-practico que
escogimos — como experiencia vivida por los sujetos-actores, y esto en el con-
texto de las acciones e interacciones de su vida cotidiana.

Esta postura nos situd, desde el inicio de nuestra investigacidn, en opo-
sicion a los planteamientos que conciben la ficcion no en términos de expe-
riencia vivida, sino que pura y exclusivamente en términos de experiencia
estética solipsista’, como un encuentro cara a cara entre un individuo y una
obra de ficcion. Estos tipos de planteamientos serian inherentes a los procedi-
mientos de los llamados enfoques cldsicos de la ficcion, y provendrian - tal

7 Aunque en la mayoria de los casos la experiencia ficcional es vivida por un individuo ape-
rentemente solo, toda la dimensién social se manifiesta positivamente en esta experiencia de
aprehensién ya que el hecho de tomar conciencia de lo real — o de un fragmento de lo
real - se definiria, en Gltima instancia, en el proceso de representacién. Este Gltimo no con-
siste en un mero aprehender algo — objetos, acontecimientos o estado de cosas — ya presen-
te, lo cual expresaria una re-presentacién — en el sentido de una duplicacién de una presen-
cia — sino que mds bien corresponderia a un acto de aprehensién realizado por un
sujeto-actor que posee una reserva de conocimiento construida socialmente. Esto significaria
que cuando el sujeto-actor convoca a esta reserva de conocimiento para aprehender el
mundo, es toda una seccién del mundo social la que es actualizada a través de esta respues-
ta fenomenal que produce el sujeto-actor.

Pablo Salvador Venegas De Luca

Estructura constitutiva y estructura significativa de la experiencia ficcional

Imagindrios tecnocientificos Il

186



como sefialamos al principio de este articulo — de la tradicidon académica® de
esta ultima, propias al campo de la filosofia y los estudios literarios.

En este sentido, se trataba de aprehender socioldgicamente un objeto al
que la sociologia se interesa muy raramente? (Caira, 2011), un campo en el que
esta disciplina sigue apareciendo “como una disciplina minoritaria, en compa-
racion con el trabajo de la filosofia, la lingiiistica, la critica literaria, teatral o
cinematogrdfica, la antropologia, las matemadticas, e incluso la historia de la
ciencia y del derecho” (Caira, 2011, p. 20).

En segundo lugar, y como extension directa del punto anterior, la apues-
ta socioldgica de esta tesis reside también - y fundamentalmente — en nuestro
propio enfoque socioldgico, es decir, en los fundamentos epistemoldgicos que
articularon el tipo de sociologia que quisimos practicar. Esto se debe a que, al
situarnos en la huella trazada por la nocién de construccion de sequndo grado,
queriamos renovar los vinculos entre el sentido comun y el conocimiento eru-
dito sobre la experiencia ficcional, no para parafrasear literalmente el sentido
comun, ni para poner en un pie de igualdad las interpretaciones del sentido
comun y las construcciones cientificas, como podria hacernos creer una lectu-
ra bourdieusiana® del enfoque fendémeno-comprensivo™ (Javeau, 2003, p.93)

8 Definiciones consagradas y legitimas sobre esta materia, provenientes del campo de la filo-
sofia y de los estudios literarios.

9  El sociélogo francés Olivier Caira, baséndose en los propuestas de Nathalie Heinich, atribu-
ye esta falta de interés a tres causas: “En primer lugar, la tradicién positivista que tiende a li-
mitar las ciencias sociales al andlisis de los hechos reales; en segundo lugar, la importancia
del enfoque critico que desacredita las ficciones en tanto que obras no documentales y por lo
tanto como construcciones ilusorias; por dltimo, la divisién académica de los campos discipli-
narios que pone la ficcidn en la érbita de la literatura y los laboratorios de cine” (Caira,
2011, p.19-20).

10 Pierre Bourdieu veia en Alfred Schiitz un peligroso promotor de la igualdad de condiciones
entre las interpretaciones de sentido comin y las construcciones cientificas. Algo inconcebi-
ble para quien todavia era el ferviente defensor la famosa ruptura epistemoldgica.

1

—_

“Si el tipo ideal desarrollado por el socidlogo difiere cualitativamente del tipo ideal utilizado
en la vida cotidiana por los agentes sociales ordinarios, no se debe a una misteriosa tran-
substanciacién. Schitz nos pide que distingamos entre estar en una situacién ordinaria y
estar en una situacién cientifica. El primero da por sentado el mundo, mientras que el segun-
do, como parte de una tradicién que encontré su codificacién en Europa a principios del
siglo XVII, lo aborda criticamente, lo que significa que lo cuestiona mucho més, ademés po-
nerlo en duda” (Javeau, 2003, p.93).

Pablo Salvador Venegas De Luca

Estructura constitutiva y estructura significativa de la experiencia ficcional

Imagindrios tecnocientificos Il

187



de Alfred Schiitz** (Bourdieu, 1992, p.52-53). Lo que hicimos fue mds bien
intentar una reconciliacidn entre el conocimiento (practico y/o formalizado)
que los sujetos-actores desarrollan en su vida cotidiana y nuestra propia ex-
plicacidén socioldgica, para “aprehender, a través de un sistema de conocimien-
tos objetivos, estructuras de significados subjetivos” (Bourdieu, 1992, p.53)
que nos permitieran construir un corpus de experiencias ficcionales que pu-
dieran ser estudiadas, sin despojar completamente a los sujetos-actores de la
ultima palabra en la materia.

En este sentido, se trataba fundamentalmente de no olvidar que lo que
podriamos llamar el hecho social ficcional es irreductiblemente cosa y signifi-
cado al mismo tiempo, y que “una sociologia sdlo puede ser verdaderamente
objetiva, es decir, fiel a su objeto, que es la sociedad de los hombres, siguien-
do un método subjetivo-objetivo” (Merleau-Ponty, 1981, p.158). En consecuen-
cia, no hay ninguna ruptura epistemoldgica® (Bachelard, 1977, p.19) en nuestro
enfoque socioldgico, o mds bien ninguna ruptura en el sentido que le da la
tradicidn socioldgica francesa*s (Bourdieu; Chamboredon; Passeron, 1977,
p-75) a esta nocidén, donde:

La sociologia pretende revelar un significado oculto, completamente di-
ferente, del cual los actores serian incapaces de ser conscientes; el dis-
curso cientifico se percibe como el opuesto absoluto del conocimiento
comun, y pone de relieve su cardcter de falso conocimiento, de ilusion.

(Kauffman, 2008, p.23-24)

12 “Estoy de acuerdo en que hay una primera experiencia de lo social, que, como lo han de-
mostrado Husserl y Schiitz, se basa en una relacién de creencia inmediata que nos lleva a
aceptar el mundo como algo evidente. Este andlisis es excelente como descripcién, pero
debemos ir mds alla de la descripcién y hacer la pregunta de las condiciones de posibilidad
de esta experiencia déxica. Vemos entonces que la coincidencia entre estructuras objetivas
y estructuras incorporadas, que crea la ilusién de una comprensién inmediata, es un caso
particular en el universo de relaciones posibles en el mundo, es aquel de la experiencia pri-
migenia” (Bourdieu, 1992, p.52-53).

13 “La primera experiencia o, para ser mds precisos, la primera observacién, es siempre un
primer obstdculo para la cultura cientifica. En efecto, esta primera observacién se presenta
con un lujo de imdgenes; es pinforesca, concreta, natural, fécil. Todo lo que tienes que hacer
es describirlo y sorprenderte. Entonces creemos que lo entendemos. Comenzaremos nuestra
investigacién caracterizando este obstdculo y mostrando que hay una ruptura y no continui-
dad entre la observacién y la experimentacién” (Bachelard, 1977, p.19).

14 “El hecho es conquistado contra la ilusién del conocimiento inmediato” (Bourdieu; Cham-
boredon; Passeron, 1977, p.75).

Pablo Salvador Venegas De Luca

Estructura constitutiva y estructura significativa de la experiencia ficcional

Imagindrios tecnocientificos Il

188



Este intento de reconciliacidon nos permitié entablar una discusion
constante y prolongada — de comprension y distanciamiento, continuidad y
discontinuidad — entre el conocimiento erudito sobre la experiencia ficcional y
el conocimiento de sentido comun® (Javeau, 2003, p.93-94) que los sujetos-ac-
tores tenian sobre el tema.

Este doble movimiento — como senala Daniel Cefai (1998, p.190) — espe-
cifico del enfoque fendmeno-comprensivo, nos llevo a realizar constantemen-
te un “retorno al hombre olvidado de las ciencias sociales, al actor cuyo hacer y
sentir estdn en el fondo de todo sistema” (Schiitz, 2008, p.94)y articular una
comprension no como sindnimo de distancia - “una operacion que iria en la
direccion opuesta a la de la vida constitutiva y que le seria posterior” (Gada-
met, 1996, p.50), sino como una aprehension de las regularidades en las for-
mas de comprension especificas del sentido comun del hombre ordinario.

Esta forma de entender la comprensién implicé un contacto mds esencial
y constitutivo, que nos recordd que “la relacion del observador con lo obser-
vado, en las ciencias humanas, es siempre un tipo de relacién del hombre hacia
el hombre, de mi hacia ti" (Lyotard, 1995, p.80), y que la sociologia sdlo puede
tratar de comprender el mundo social seguin el postulado de la “comprensibi-
lidad del hombre por el hombre” (Lyotard, 1995, p.81), y por lo tanto, en el
caso de nuestro enfoque, a partir de las representaciones del hombre ordinario
en su actitud natural.

En este sentido el socidlogo Patrick Pharo nos dice que:

El proyecto socioldgico no puede de ninguna manera emanciparse de
este hecho primario que constituye la interpretacién de lo social por sus
miembros (asi como el fisico no puede emanciparse de la realidad de los

hechos fisicos que analiza. (Pharo, 1985, p.140)

15 “El logos cientifico difiere del logos cotidiano, no en su naturaleza sino en su grado. El prime-
ro no es ajena al segundo. Simplemente sucede que algunos agentes, adoptando un punto
de vista particular sobre el mundo, desestructuran su evidencia y la reconstruyen en la idea
[y a veces también idealmente, de ahi la proximidad, a menudo ignorada o negada, de la
utopia y la ciencia)” (Javeau, 2003, p.93-94).

Pablo Salvador Venegas De Luca

Estructura constitutiva y estructura significativa de la experiencia ficcional

Imagindrios tecnocientificos Il

189



Estructura constitutiva y estructura

significativa de la experiencia ficcional: El sentido
lodico de una forma imaginaria e inofensiva de
aprehender el mundo y la agradable despreocupacion
de saber que la realidad esta entre paréntesis

Si durante nuestra investigacion articulamos nuestra construccién de se-
gundo grado, sobre la experiencia ficcional, de forma adosada y opuesta — al igual
que las dos caras de una misma moneda - a la forma en que los sujetos-actores
aprehenden y construyen significativamente su experiencia del mundo de la vi-
da cotidiana — “mundo de significados socialmente elaborados y transmitidos”
(Zaccai-Reymners, 1996, p.41) que éstos designan en cuanto realidad —, fue debido
ala siguiente razon: A diferencia de los socidlogos que utilizamos para abordar el
conocimiento de sentido comiin (u ordinario) sobre la realidad, tales como Alfred
Schiitz, Erving Goffman, o Peter Berger y Thomas Luckmann - quienes compar-
ten una vision pragmatica de la realidad, refiriéndola ya sea a una zona ideal tipica
de la accidn prdctica intencional o a marcos socio interpretativos ya existentes y al
juego entre estos mismos, “concediendo un lugar a la ficcién en cuanto derivado
de un nucleo mds real” (Petitat, 2006, p.90) —, nosotros pensamos que la experien-
cia ficcional es tan primigenia y constitutiva como aquello que podriamos deno-
minar como nuestro ser-en-el mundo, es decir, aquello que los sujetos-actores
significan - y designan — como la realidad. Esto se deberia a que, tal como lo expre-
samos previamente, la experiencia ficcional, en cuanto que experiencia vivida, no
seria sélo un derivado de una aprehension primaria de un mundo de base, donde
“la ficcion simplemente se inserta en la relacion referencial con la realidad neutra-
lizando algunas de las restricciones que la rigen” (Schaeffer, 20023, p.165), tal como
lo proponen los socidlogos que acabamos de evocat, si no que - al contrario — los
sujetos-actores entablarian su primera relacion al mundo, en su primera infancia,
a partir de una estructura cognitiva dual, “por una parte, una relacion a la accién a
partir de un referente real, y por otra a partir de un referente imaginario” (Martuc-
celli, 2014, p.23), trazando asi una frontera entra “las representaciones imaginarias,
y aquellas que designan elementos o procesos reales” (2014, p.23), un limite entre
la que sucede de verdad y aquello que pasa de mentira ,tal y como como suelen decir
los nifios. En este sentido, la “apertura cognitiva al mundo” (Martuccelli, 2014,
p.24) de los sujetos actores durante su primera infancia, vale decir la génesis de la
primera relacion entre el recién nacido y aquello que podriamos llamar la reali-
dad, “no es constituyente solo de un mundo comun (el mundo vivido)” (p.24), si no
que se efectuaria en paralelo, y simultdineamente, con la instauracion de la actividad

Pablo Salvador Venegas De Luca

Estructura constitutiva y estructura significativa de la experiencia ficcional

Imagindrios tecnocientificos Il

190



ludica imaginativa categorizada en cuanto tal*, ya que el establecimiento de este
territorio de la ficcidn ludica favoreceria la construccion de una barrera divisoria
entre lo que podriamos llamar — de una manera muy simplificada — el mundo sub-
jetivo'y el mundo objetivo, lo cual no seria otra cosa que — tal como nos dice Jean-Ma-
rie Schaeffer — el “distanciamiento originario que da origen conjuntamente al Yoy
a la realidad” (Schaeffer 20023, p.325) del sujeto-actor en su primera infancia. Por
lo tanto, el hecho de que este ultimo aprenda progresivamente — mediante la
interaccidn con sus otros significativos — a jugar a través de la construccién de
mundos imaginarios (representaciones enddgenas ya categorizadas como tales)
que imitan representaciones exdgenas, cristalizara en él, por contraste y en oposi-
cidn a sus contenidos mentales enddgenos, “un universo independiente y auténo-
mo — un universo que es lo que es y que tiene los medios para hacérselo saber
cudndo intenta verlo de forma diferente a lo que es” (Schaeffer, 2002a, p.326), un
mundo que mds tarde aprendera a significar y designar, mediante diversos y con-
secutivos procesos de socializacion (y su intrinseco doble movimiento de interioriza-
cion desde el exterior y exteriorizacion desde el interior*7), como la realidad.

16 Proceso interaccional especifico de aquello que hemos denominado la socializacién primaria
a las experiencias ficcionales, y que hemos explicado a fravés de las nociones de objetos y
fenémenos transicionales de Winnicott, la de ofro significativo de Berger y Luckmann, y final-
mente la nocién de ofro generalizado de Mead. Véase, respectivamente, Winnicott, 1975;
Berger y Luckmann, 2010; Mead, 1968.

17 En aquello que podriamos denominar como el doble movimiento de la dialéctica social en-
contrariamos, conjuntamente, dos tipos de externalizaciones (que también podriamos enten-
der como materializaciones o construcciones): Por un lado, los productos de las construccio-
nes significativas realizadas por nuestros predecesores y, por ofro lado, los procesos en
constante reestructuracién significativa. En este sentido, la realidad significativa del mundo de
la vida cotidiana seria comprendida por los actores como construcciones histéricas (realiza-
das por mis predecesores) y elaboraciones diarias (co-construidas diariamente con mis con-
tempordneos), que pueden darse fanto a nivel individual como colectivo. En este contexto,
seria a través del proceso de socializacién —y de su respectivo aprendizaje — que la interio-
rizacién de los universos externos seria posible, mientras que las précticas individuales y co-
lectivas conducirian a la objetivacién de los universos internos. En este sentido, Peter Berger
y Thomas Luckmann explican esta continua dialéctica de la vida social a través del proceso
de institucionalizacién, el cual constaria de fres fases: Una primera fase de externalizacién,
durante la cual las instituciones se desprenderian de los individuos que les dieron origen; una
segunda fase de objetivacién, mediante la cual las instituciones adquiririan para los actores
una apariencia de realidad objefiva; y una tercera fase llamada infernalizacién, al final de
la cual las instituciones serian internalizadas por cada actor. En este enfoque las dos primeras
fases pondrian de relieve un gran espectro de significados reificados, fravés de los cuales los
fenémenos humanos serian aprehendidos como hechos no humanos que escaparian a su
voluntad y control. En la tercera fase — de infernalizacién — el mundo social objetivado retor-
naria a la conciencia del actor a través de la socializacién (definida como la induccién am-
plia y coherente de un individuo al mundo objetivo de una sociedad o de uno de sus secto-
res), permitiéndole comprender y aprehender el mundo como una realidad ordenada,
significativa y social.

Pablo Salvador Venegas De Luca

Estructura constitutiva y estructura significativa de la experiencia ficcional

Imagindrios tecnocientificos Il

191



Por otra parte, las diversas formas que adopta la ficcion*® — durante la
vida adulta del sujeto-actor — nunca pierden sus vinculos con esta forma ludi-
ca de aprehender el mundo, una forma que - recordemos — se articula y se
constituye durante la socializacion primaria del sujeto-actor, y que hemos ca-
lificado como la estructura constitutiva de la experiencia ficcional. Esta estruc-
tura constitutiva es la que hemos designado — utilizando y fusionando las
nomenclaturas de Erving Goffman y Jean-Marie Schaeffer — como marco prag-
madtico de fingimiento liidico compartido, el cual articularia y delimitaria un terri-
torio ludico tanto a nivel de las experiencias ficcionales ludicas infantiles
como también aquel que hemos llamado experiencias institucionalizadas de la
ficcidn. La naturaleza de las actividades que utilizan este marco seria repre-
sentacional®, pero mds precisamente — y esto obviamente segun el enfoque
tedrico que hemos elegido para para abordar nuestro objeto de estudio -
la experiencia ficcional seria “un uso ludico de la actividad representacional”
(Schaeffer, 20024, p.329), un juego con representaciones imaginarias que imitan
las diversas modalidades mediante las cuales los sujetos-actores tienen acceso
a lo que ellos llaman realidad*® (Schaeffer, 2002b), y que simulan las maneras
en que los sujetos-actores aprehenden perceptivamente su mundo cotidiano.

Sin embargo, no trataremos aqui de describir el modo de funciona-
miento de la estructura constitutiva de la experiencia ficcional — cosa ya hecha
algunos pdrrafos mds arriba —, sino que ahondaremos un poco mds en la es-
tructura significativa de este tipo de experiencias vividas, y por lo tanto nos
interrogaremos sobre el sentido y el significado ludico que los sujetos-actores
atribuyen a este tipo de experiencias, a través de afirmaciones tales como: La
ficcidn sirve para evadirse, para pasatlo bien, o para pasar un momento agradable. En
este sentido, especificaremos la dimension lidica de estas experiencias tipicas
pero unicamente a partir de la oposicion que nuestros entrevistados plantean

18 Recordemos los diversos tipos de marcos pragmdticos de fingimiento lidico compartido que
abordamos anteriormente.

19 En el sentido de que, tanto las experiencias lidicas de ficcién infantiles como las experien-
cias institucionalizadas de ficcién, implican modulaciones (keyings) - en el sentido goffma-
niano del término —y por lo tanto implican un componente representativo.

20 “La relacién de similitud se establece entre el modelo ficcional y nuestros modelos serios (de
lo real), y no directamente entre el universo de la ficcién y el universo real: En la mayoria de
sus formas, la ficcién no imita la realidad, sino que imita nuestros modos de representarla.
En la medida en que establecemos una identificacién tacita entre nuestros modelos de reali-
dad y la realidad misma, el atajo que nos hace decir que la ficcién imita a la realidad no
plantea ningin problema particular” (Schaeffer, 2002b).

Pablo Salvador Venegas De Luca

Estructura constitutiva y estructura significativa de la experiencia ficcional

Imagindrios tecnocientificos Il

192



entre estas ultimas y aquello que ellos mismos designan y significan como la
realidad, enfocdndonos en un aspecto fundamental: El componente placentero
que tendrian este tipo de experiencias para los sujetos-actores, vale decir, la
satisfaccion que experimentarian al situarse dentro el marco pragmadtico de las
experiencias ficcionales. Para graficar esta idea analizaremos dos extractos de
entrevistas, efectuadas durante nuestra investigacion doctoral:

A veces tomamos un libro, un libro de ficcién — una historia que sabemos
que es totalmente imaginada —, y lo leemos para entrar en una historia y
salir de nuestra historia. De la misma manera, podemos ver que todos
tienen una television en si casa. En la tarde, cuando sales del trabajo, esta
cansado — extenuado - y quieres salir de tu realidad, de este mundo real.
Por lo tanto, vas a ver una pelicula, una pelicula de ficcion para entrar en
esa ficcion y huir de nuestro propio mundo, de nuestra realidad. Vas a
buscar algo a través de las ficciones. Es por eso que, si te fijas, te dards
cuenta que en la television siempre estan dando ficciones. Todo el tiempo.
A veces también dan documentales, pero mayoritariamente son series y
peliculas... Ficciones. Porque nos hemos dado cuenta que... Finalmente, el
Hombre necesita ficciones para vivir. ;Es una necesidad que tenemos? Es

la pregunta que deberiamos hacernos [...]. (Entrevista n.6)

Estamos en una sociedad donde hay muchas ficciones. Muchas obras
que podemos leer si, por ejemplo, queremos evadirnos. Para hacer fun-
cionar nuestra cabeza vamos a leer un libro que sabemos que es una
ficcidn, nos es mds que una ficcion. Vamos a leerlo para poder evadirnos
a través de una historia rocambolesca o simplemente bella. Vamos a
leerlo para que nuestro espiritu pueda evadirse o pasar el tiempo. Lee-
remos una ficcion, generalmente, durante las vacaciones, cuando quere-

mos acostarnos bajo el sol con los pies en el agua (risas). (Entrevista n.11)

Tras leer estos dos extractos de nuestras entrevistas podemos compren-
der que, para este sujeto-actor, las experiencias institucionalizadas de la ficcion —
en este caso la experiencia de leer un libro de ficcidn y ver una pelicula de
ficcidn - le darian la posibilidad de “evadirse” de “su historia” a través de “una
historia totalmente imaginada’, permitiéndole de esta forma “huir de nuestro
propio mundo” — su realidad — “para que nuestro espiritu pueda evadirse o
pasar el tiempo” y “salir de nuestra realidad”. Este “salir”, “huir” o “evadirse”
de “nuestra historia” expresaria claramente — segin nosotros — la puesta entre

Pablo Salvador Venegas De Luca

Estructura constitutiva y estructura significativa de la experiencia ficcional

Imagindrios tecnocientificos Il

193



paréntesis liidica del mundo de la vida cotidiana — la realidad significativa de los
sujetos-actores —, lo cual no seria mds que la dimension placentera de la expe-
riencia de poner entre paréntesis “la zona ideal tipica de la accion practica
intencional” (Petitat, 2006, p.89), vale decir la puesta entre paréntesis del ac-
cionar cotidiano de los sujetos-actores en el marco del mundo de la vida cotidia-
na como asi también de las exigencias pragmadticas que este ultimo impone a
los sujetos. Esta esencia pragmadtica — o motivo pragmdtico — de los sujetos ac-
tores, con respecto al mundo de la vida cotidiana (la actitud natural)** (Berger y
Luckmann, 2010, p.39; Schiitz y Luckmann, 2009, p.26-27), implicaria que el
accionar de estos ultimos modificaria al mundo a través de las acciones e inte-
racciones que lo transformarian debido a los objetivos — acciones intenciona-
les — que los sujetos-actores querrian alcanzar. Esto, dado que los sujetos-actores
no actuarian solamente en el mundo, sino que también actuarian sobre el
mundo, produciendo en este ultimo transformaciones que los haria responsa-
bles - a posteriori — de sus actos.

En este contexto, pensamos que la dimensidn placentera de la expe-
riencia ficcional se situaria en el hecho de que los sujetos actores sabrian
conscientemente que estas “representaciones mentales desvinculadas de
toda preocupacion de veracidad o falsedad” (Schaeffer, 2011, p.7) — propias a los
marcos pragmadticos de fingimiento ludico compartido, vale decir inherentes a
las experiencias ficcionales — no poseen incidencia alguna sobre el mundo de la
vida cotidiana. Esto, dado que estas representaciones pueden ser reordenadas
con total libertad, poseyendo por lo tanto cierta reversibilidad simbdlica virtual
dado que los sujetos-actores podrian — si lo desean — “cancelar todo este proce-
so de operaciones mentales si el resultado no cumple con sus expectativas”

21 “la actitud natural es la actitud de la conciencia del sentido comdn, precisamente porque se
refiere a un mundo que es comin a muchos hombres. El conocimiento del sentido comin es
el que comparto con ofros en las rutinas normales y auto-evidentes de la vida cotidiana”
(Berger y Luckmann, 2010, p.39). “[...] en la actitud natural de la vida cotidiana se presupo-
ne sin discusién lo siguiente: a) la existencia corpérea de ofros hombres; b) que esos cuerpos
estdn dotados de conciencias esencialmente similares a la mia; ¢) que las cosas del mundo
externo incluidas en mi ambiente y en los de mis semejantes son las mismas para nosotros y
tienen fundamentalmente el mismo sentido; d) que puedo entrar en relaciones y acciones re-
ciprocas con mis semejantes; ) que puedo hacerme entender por ellos (lo cual se desprende
de los supuestos anteriores); f) que un mundo social y cultural estratificado estd dado histéri-
camente de antemano como marco de referencia para mi 'y mis semejantes, de una manera,
en verdad, tan presupuesta, como el “mundo natural”; g) que, por lo tanto, la situacién en
que me encuentro, en todo momento, es solo en pequefia medida creada exclusivamente
para mi” (Schitz y Luckmann, 2009, p.26-27).

Pablo Salvador Venegas De Luca

Estructura constitutiva y estructura significativa de la experiencia ficcional

Imagindrios tecnocientificos Il

194



(Schiitz, 2008, p.114). Este hecho lo podemos observar, por ejemplo, cuando un
sujeto-actor-nifno deja de sentirse a gusto durante un juego de hacer-como-si
con sus amigos, o cuando mirando una pelicula o leyendo una novela de fic-
cidn, este se da cuenta que esta experiencia ya no le es placentera. Frente a esta
situacion, ;qué puede hacer? Sencillamente puede parar de jugar, apagar el tele-
visor o cerrar el libro, y hasta puede - si asi lo desea — retomar esta actividad
ulteriormente. En este sentido, para los sujetos-actores, el hecho de saber que
en el contexto de estos marcos pragmdtico-ludicos no se insertardn en los en-
granajes del mundo de la vida cotidiana, dado que se encontrardn en “un mun-
do cerrado y protegido a la vez” (Esquenazi, 2009, p.193), “separado del flujo
de acontecimientos en curso mediante paréntesis convencionales” (Goffman,
2006, p.246), y por consiguiente sabiendo que no habrd impacto alguno ni con-
secuencias — que habria que asumir — en esta “realidad exterior en la cual [...]
hay que adaptarse y ajustarse” (Winnicott, 1975, p. 127), permitiria a los suje-
tos-actores efectuar una toma de distancia de aquello que ellos mismos desig-
nan como la realidad. De acuerdo con esto, y si evocamos aquello que Erving
Goffman propone a este respecto, podemos comprender que esta toma de dis-
tancia — de aquello que los sujetos-actores significan en cuanto realidad — seria
aquella que podrian efectuar cuando saben con exactitud que se encuentran
frente a un “marco transformado’ (Cefai; Gardella, 2012, p.250) vale decir
cuando reconocen la experiencia ficcional - gracias a los “paréntesis conven-
cionales”® (Cefai; Gardella, 2012, p.251) inherentes a este tipo de “situa-
cion"* (Goffman, 2006, p.146) — en cuanto “modulacion o transposicion de

22 "Describir la experiencia compartida en una inferaccién implica comprender la pluralidad
de significados implicados, los intereses en juego, las modalidades de compromiso y los
grados de reflexividad. Dado que la propiedad primaria de la experiencia es ser ‘vulnero-
ble’, la herramienta principal para el andlisis del marco es el concepto de ‘transformacién’.
Una actividad a menudo cambia [y se transforma) en el camino. Puede ser tomada como un
modelo y transformada en una especie de clon, cuyo significado ya no es el mismo. [...] Los
mismos puntos de apoyo en la situacién concreta, los mismos gestos y/o los mismos discur-
sos transmiten entonces un significado diferente” (Cefai; Gardella, 2012, p.250).

23 “Estos paréntesis convencionales delimitan la actividad a lo largo del tiempo déndole un
antes y un después. Para caracterizar un marco, primario o secundario, es necesario, por lo
tanto, describir las operaciones de transformacién que actian como paréntesis: estos parén-
tesis rituales, saludos y despedidas, [que] establecen y ponen fin a la participacién conjunta,
abierta y oficial, es decir, a la participacién ratificada” (Cefai; Gardella, 2012, p.251).

24 "Yo definiria una situacién como un ambiente de posibilidades mutuas de control, en el que un
individuo se encontrard en todas partes accesible a las percepciones directas de todos aque-
llos que estdn presentes y que son igualmente accesibles para él” (Goffman, 2006, p. 146).

Pablo Salvador Venegas De Luca

Estructura constitutiva y estructura significativa de la experiencia ficcional

Imagindrios tecnocientificos Il

195



claves (keyings)"s (Goffman, 2006, p.46-47) lidica, en la cual los sujetos-actores
pueden sumergirse en un universo imaginario, viviendo — en el sentido amplio
del término — experiencias de mentira, haciendo-como-si2® estas fuesen de verdad.

Por lo tanto, el hecho de que los sujetos-actores estén al tanto de que
esta toma de distancia — que pueden establecer al momento de aprehender
esta modulacion lidica, distancia que les permitiria “bromear, enganar, expe-
rimentar, repetir, sonar o fantasear” (Goffman, 2006, p.551), vale decir distan-
ciarse y no aprehender el mundo tal como se les presenta a primera vista — seria
lo que haria posible que los sujetos-actores puedan aprehender las experien-
cias ficcionales lildico-infantiles, asi como también las experiencias institucionali-
zadas de la ficcidon, como “momentos de recreacidn’ (Entrevista n. 6), que les
“procuraria placer” (Entrevista n. 11), precisamente porque saben “que no
es la realidad” (Entrevista n. 6) de verdad sino que se trata unicamente de “una
realidad de mentira", una realidad que podriamos catalogar como eufemizada.
Esta ultima, que para ser mds precisos deberiamos designar como un segmen-
to eufemizado de la experiencia de la realidad, puede ser una situacion que para
los sujetos actores podria parecerse en todos los aspectos a una situacién —
o experiencia — concreta del mundo de la vida cotidiana, tanto a nivel sensible
como perceptivo. Sin embargo, este segmento de la experiencia de la realidad
estaria suavizado y atenuado dado que este no tendria consecuencias pragma-
ticas directas sobre el mundo de la vida cotidiana, ya que seria vivido dentro
de un marco ludico que “suspende las sanciones de la realidad” (Zaccai-Rey-
ners, 2005), por lo cual seria experimentada en calidad de juego con imagi-
narios representacionales que imitan las diversas modalidades mediante las

25 "[...] un concepto central en el andlisis del marco: la clave (key). Me refiero aqui al conjun-
to de convenciones mediante las que una actividad dada, dotada ya de sentido en t#érminos
de cierto marco de referencia primario, se fransforma en algo pautado sobre esta actividad,
pero considerado por los participantes como algo muy diferente. Al proceso de trascripcién
puede denomindrselo cambio o transposicién de claves (keyings). Con ello se busca una
analogia musical aproximada” (Goffman, 2006, p. 46-47).

26 Observemos cuidadosamente la modulacién pragmdtica en este proceso de hacercomo-sf,
la cual implicaria directamente una suspensién de las sanciones de la realidad.

27 Que imita (o simula) las formas en que los sujetos-actores perciben y se acercan a su mundo
cotidiano.

Pablo Salvador Venegas De Luca

Estructura constitutiva y estructura significativa de la experiencia ficcional

Imagindrios tecnocientificos Il

196



cuales los sujetos-actores tienen acceso a aquello que llaman la realidad?®
(Schaeffer, 2002b). Este hecho, implicaria que el sentido y la significacion que
los sujetos-actores asignan a este tipo de experiencias inducirian la distancia,
o no distancia, que esta situacion tendra respecto a la realidad, y por lo tanto el
tipo -y grado - de compromiso liidico placentero que los sujetos-actores tendrdn
durante la experimentacion de estas.

Bibliografia

BACHELARD, Gaston. La formation de l'esprit scientifique. Paris: Vrin, 1977.

BERGER, Peter; LUCKMANN, Thomas. La construction sociale de la réalité. Paris:
Armand Colin, 2010.

BOURDIEU, Pierre. Réponses. Paris: Le Seuil, 1992.

BOURDIEU, Pierre; CHAMBOREDON, Jean-Claude; PASSERON Jean-Claude. Le
métier de sociologue. Paris: EHESS, 2004.

CAIRA, Olivier. Définir La fiction. Du Roman au jeu d'échecs. Paris: Editions de I'Ecole
des hautes études en sciences sociales, 2011.

CEFAI, Daniel. Phénoménologie et sciences sociales. Alfred Schiitz. Naissance d’une
anthropologie philosophique. Geneéve et Paris: Droz, 1998.

CEFAT, Daniel: GARDELLA,__Edouard. “Comment analyser une situation selon le
dernier Goffman ?". In CEFAIL, Daniel; PERREAU, Laurent (dir.). Erving Goffman et
lordre de l'interaction. Paris: PUF, 2012, p.233-266.

ESQUENAZI, Jean-Pierre. La vérité de la fiction. Paris: Lavoisier, 2009.
GADAMER, Hans-Georg. Le probléme de la conscience historique. Paris: Le seuil, 1996.

GOFFMAN, Erving. Frame Analysis. Los marcos de la experiencia. Madrid: Centro de
Investigaciones socioldgicas y Siglo XXI, 2006.

JAVEAU, Claude. La société au jour le jour : écrits sur la vie quotidienne. Paris: La lettre
volée, 2003.

KAUFMANN, Jean-Claude. Lentretien compréhensif. Paris: Armand Colin, 2008.
LYOTARD, Jean-Francois. La phénoménologie. Paris: PUF, 1995.

28 “La relacién de similitud se establece entre el modelo ficcional y nuestros modelos ‘serios’ (de
lo real), y no directamente entre el universo de la ficcién y el universo real: En la mayoria de
sus formas, la ficcidn no imita la realidad, sino que imita nuestros modos de representarla.
En la medida en que establecemos una identificacién tacita entre nuestros modelos de reali-
dad y la realidad misma, el atajo que nos hace decir que ‘la ficcidn imita a la realidad’ no
plantea ningin problema particular” (Schaeffer, 2002b).

Pablo Salvador Venegas De Luca

Estructura constitutiva y estructura significativa de la experiencia ficcional

Imagindrios tecnocientificos Il

197



MARTUCCELLI, Danilo. Les sociétés et I'impossible. Les limites imaginaires de la réalité.
Paris: Armand Colin, 2014.

MEAD, George Herbert. Espiritu, persona y sociedad. Buenos Aires: Paidos, 1968.

MERLEAU-PONTY, Maurice. Résumé de cours, Collége de France, 1952-1960. Paris:
NRF-Gallimard, 1981.

NOSCHIS, Kaj; CAPRONA, Denys. “Postfacio”. In SCHUTZ, Alfred. Le chercheur et le
quotidien. Paris: Klincksieck, 1987.

PETITAT, André. “Fiction, pluralité des mondes et interprétation”. A contrario,
Lausanne, v. 4, n. 2, 2006, p. 85-107.

PHARQO, Patrick. “Problémes empiriques de la sociologie compréhensive”. Revue
francaise de sociologie, Paris, v. 26, n. 1, 1985, p.120-149.

SCHAEFFER Jean-Marie. ;Por qué la ficcidn?. Espana: Lengua de Trapo, 2002a.

SCHAEFFER, Jean-Marie. “De l'imagination a la fiction”, Vox-Poetica. Lettres et Sciences
Humaines, 2002b. En linea: <www.vox-poetica.org/t/articles/schaeffer.html>.
Consultado el 16 de diciembre 2015.

SCHAEFFER Jean-Marie. “Prefacio”. In CAIRA Olivier. Définir La fiction. Du Roman
au jeu d'échecs. Paris: Editions de I'Ecole des hautes études en sciences sociales, 2011.

SCHUTZ, Alfred. Le chercheur et le quotidien. Paris: Klincksieck, 2008.

SCHUTZ, Alfred; LUCKMANN, Thomas. Las estructuras del mundo de la vida. Buenos
Aires: Amorrortu, 2009.

SEARLE, John. La construccion de la realidad social. Barcelona: Paidos, 1997.

TELLIER, Frédéric. Alfred Schiitz et le projet d'une sociologie phénoménologique. Paris:
PUF, 200s3.

VARGAS LLOSA, Mario. El viaje a la ficciéon. Madrid: Alfaguara, 2008.
WEBER, Max., Essais sur la théorie de la science. Paris, Plon, 1965.
WINNICOTT, Donald. Jeu et Réalité. Lespace potentiel. Paris: Gallimard, 1975.

ZACCAT-REYNERS, Nathalie. Le monde de la vie. 2. Schiitz et Mead. Paris: Les Editions
du Cerf, 1996.

ZACCAT-REYNERS, Nathalie. “Fiction et typification’, Methodos, n. 5, 2005. En linea:
<https://journals.openedition.org/methodos/378>. Consultado el 11 de octubre 2014.

Pablo Salvador Venegas De Luca

Estructura constitutiva y estructura significativa de la experiencia ficcional

Imagindrios tecnocientificos Il

198



A estranheza
de Flusser

Marcos N. Beccari'

1 Doutor em Educagdo pela USP. Professor adjunto do Setor
de Artes, Comunicagéo e Design da UFPR e professor per-
manente do Programa de Pés-Graduacdo em Design UFPR.
Coordenador do Grupo de Estudos Discursivos em Arte e
Design da UFPR (http://nedad.ufpr.br/). Influenciado prin-
cipalmente por Nietzsche e Foucault, dedica-se a pesquisar
discurso e visualidade. E-mail: contato@marcosbeccari.com.

Marcos N. Beccari

A estranheza de Flusser

Imagindrios tecnocientificos Il

199



Estrangeiro (e estranho) é quem afirma seu préprio
ser no mundo que o cerca. Assim, da sentido ao
mundo, e de certa maneira o domina. Mas o domina
tragicamente: ndo se integra. O cedro é estrangeiro
no meu parque. Eu sou estrangeiro na Franca.

O homem é estrangeiro no mundo.

Flusser, 2011, p.52

Marcos N. Beccari

A estranheza de Flusser

Imagindrios tecnocientificos Il

200



Introducéo

Nascido em Praga em 12 de maio de 19202, Vilém Flusser viveu sua in-
fancia e juventude sob a ténue paz do Tratado de Versalhes e no seio de uma
familia de intelectuais judeus — seu pai Gustav Flusser fora um notdrio profes-
sor universitdrio de matemadtica e fisica. Comeca a estudar filosofia em 1938,
na Karls-Universitit, mas no ano seguinte, mediante a invasdo nazista, Vilém
decide fugir para Londres junto com Edith Barth, sua namorada desde a infan-
cia. Na fuga, porém, ele € detido na fronteira da Holanda por nao ter visto in-
glés. Edith chega a capital inglesa e, ndo sem dificuldades, consegue forjar um
visto para Flusser, apresentando-o como combatente que nao teria sido aceito
em decorréncia da cegueira (verdadeira) de um dos olhos. Apds Paris ter sido
tomada, o casal teme que a Inglaterra fosse o proximo pais a ser invadido, e
decide cruzar o oceano para se refugiar no Brasil. Ao desembarcar, em 1940,
no porto do Rio de Janeiro, Flusser recebe a noticia de que seu pai havia mor-
rido no campo de Buchenwald. Os demais familiares (avds, mae e irma) mor-
rem todos em Auschwitz, em 1942.

Vilém e Edith casam-se no Rio de Janeiro e logo fixam-se em Sao
Paulo, onde teriam trés filhos. Impedido de frequentar a universidade bra-
sileira — as escolas tchecas ndo eram reconhecidas em Sao Paulo, o que o
obrigaria a recomecar toda a escolaridade desde o antigo primdrio —, Flus-
ser passara mais de dez anos trabalhando na empresa do sogro, a IRB (In-
dustrias Radioeletronicas do Brasil Ltda.), prosseguindo em paralelo com
seus estudos autodidatas. Seu primeiro artigo é publicado em 1957, na Re-
vista Brasileira de Filosofia. No inicio dos anos 1960, torna-se professor de
filosofia na Escola de Arte Dramatica (EAD), no Instituto Tecnoldgico de
Aerondutica (ITA) e na Fundagdo Armando Alvares Penteado (FAAP), ins-
tituicdo esta que ele ajudou a fundar. Em 1967, passa a lecionar filosofia da

2 Asinformagdes biogrdficas aqui resumidas seguem os registros de Gustavo Bernardo Galvéo
Krause, biégrafo de Flusser e um de seus principais estudiosos. Para referenciélo, adoto a
nomenclatura original de suas publicagdes, cuja autoria é designada ora como Bernardo ora
como Krause.

Marcos N. Beccari

A estranheza de Flusser

Imagindrios tecnocientificos Il

201



ciéncia na Universidade de Sdo Paulo (USP), numa curta e conturbada pas-
sagem até 1970, quando seria exonerado3.

Apesar de sua ativa participacdo na vida intelectual de Sao Paulo - es-
crevendo regularmente ao Suplemento Literario do jornal O Estado de S. Paulo,
e assinando depois a coluna didria “Ponto Zero” no jornal Folha de S. Paulo —,
Flusser figurou como um estranho personagem desde o Golpe de 1964, 3 me-
dida que evitava se posicionar a esquerda ou a direita — o que o tornava sus-
peito de ambos os lados. Ele ja trouxera de Praga influéncias controversas:
Marx e Wittgenstein — uma vez que seu pai fora, durante décadas, membro do
partido socialista, até conhecer e se associar ao Circulo de Viena. A partir da
leitura de Ortega y Gasset, Flusser descobre Nietzsche e mergulha em sua
obra, reconhecendo ali suas proprias ideias sobre arte e linguagem+. Ou seja,
para continuar trafegando entre correntes tao diversas, Flusser precisava
manter-se intelectualmente “migrante”, estrangeiro, némade. Em 1972, nado
obstante, face ao regime instalado pelo Al-5, Flusser rescinde de suas aulas e
decide retornar a Europas.

3 Neste ano, a reforma universitéria da USP reconduziu todos os professores de filosofia &
FFLCH, e Flusser, que era professor da Escola Politécnica, ndo teve o contrato renovado por
falta de comprovacdo de fitulos académicos. Gustavo Bernardo (2002, p.34) relata que
“sua passagem pela USP foi bastante conflitiva. Flusser brigava com os colegas & esquerda
e a direita, ndo apresentando a formacdo pés-graduada que dele se exigia; em lugar disso,
entregava um curriculo cada vez mais extenso e qualificado”.

4 Novamente conforme Bernardo (2002, p.44), que também relata que, em carta a Paulo
Leminsky, de 1964, Flusser revela seu entusiasmo com Albert Camus (p.36); e que, em
1965, ele presencia uma aula de Foucault na USP e se alegra ao ouvir do pensador francés
que “as filosofias de Heidegger e Witigenstein sGo uma e a mesma filosofia”. Sobre suas
relacdes com Foucault, ver: Beccari, 2019a. Sobre a assimilagdo de Nietzsche por Flusser,
ver o posfécio de Daniel B. Portugal no livro Lingua e realidade, a ser relancado ainda em
2020 pela E Realizagdes na colecdo “Biblioteca Vilém Flusser”.

5 Flusser (2007, p. 197) assim o relata em sua autobiografia: “a juventude mudava répida e
radicalmente. Dividia-se em dois grupos que n&o sdo sequer opostos. [...] Minha tarefa de
professor tinha cessado. Abandonei os jovens com coracdo pesado” (grifos no original).
Posteriormente, em carta a Maria Lilia LeGo em 1983, lemos o seguinte testemunho: “Quan-
to aos fios que me prendem a pessoas, tenho duas experiéncias opostas. Todas as pessoas
as quais fui ligado em Praga morreram. Todas. Os judeus nos campos, os tchecos na Resis-
téncia, os alemdes em Stalingrado. As pessoas as quais fui ligado (e continuo ligado) em
S&o Paulo, em sua maioria, continuam vivas. Embora, pois, Praga tenha sido mais ‘misterio-
sa’ que Séo Paulo, o né gérdio cortado foi macabramente mais fécil” (Flusser, 1998, p. 11).

Marcos N. Beccari

A estranheza de Flusser

Imagindrios tecnocientificos Il

202



Vilém e Edith passam pouco tempo na Itdlia, estabelecendo-se na Fran-
¢a, onde o fildsofo ndo é bem recebido®. Serd ao longo dos anos 1980, morando
entdo na Alemanha, que Flusser adquire a fama de “fildsofo das midias” — o
primeiro livro que publicou em alemao, Fiir eine Philosophie der Fotografie?, foi
traduzido em dez linguas e reeditado na Alemanha cinco vezes antes da morte
de Flusser. O auge de sua carreira se exprime na publicacdo, em 1990, de Uber-
flusser (“Sobre Flusser”), uma antologia organizada por Volker Rapsch que reui-
ne ensaios de vdrios intelectuais europeus em comemoracao ao septuageésimo
aniversario do filosofo tcheco-brasileiro.

A estranheza, porém, permanecia: os otimistas o consideravam muito
pessimista, enquanto os pessimistas nao o entendiam, pois ele contestava o
humanismo que amparava ambos. Enquanto Jean Baudrillard, por exemplo,
lamentava que a realidade havia sido trocada por sua prdpria imagem — o que
chamava de “simulacro™ —, Flusser ndo reconhecia diferenca significativa en-
tre imagem e realidade, motivo pelo qual também nao aprovava a nocao de
“simulacro”, que supoe uma nog¢ao duvidosa de “real”. Mas, como observa Gus-
tavo Bernardo (2002, p.129), os primeiros leitores de Flusser “precisavam nao
entender as questoes ambivalentes daquele desmancha-prazeres”. Donde eu
deduzo: liam-no por ser estranho.

Em novembro de 1991, poucos dias apds ter debatido com Baudrillard
em um congresso da Universitat Duisburg-Essen, Flusser profere uma confe-
réncia no Instituto Goethe de Praga. Esta foi a primeira vez, apds cinco déca-
das desde quando fugira dos nazistas, que Vilém retornara a sua cidade natal.
Pensou em abordar o tema “o perigo dos nacionalismos”, mas optou por “mu-
dancas de paradigma’. Diante do auditorio lotado, Flusser empolgou-se a pon-
to de alternar, sem perceber, o tcheco, o alemdo e o portugués. Por sua vez, a

6 Conforme expde o artista Fred Forest (apud Krause; Mendes, 2000, p.48): “Brilhante, ex-
cessivo e extdtico, ele teve todas as qualidades necessdrias para assustar os intelectuais de
gabinefe em seus ternos e gravatas. E por isso que ele foi marginalizado na Franca. Sua
personalidade, seus paradoxos e seus gestos diferiam muito das afetagdes académicas na
terra de Descartes”.

7 Por uma Filosofia da Fotografia. A primeira edi¢cdo brasileira deste livro, em 1985, j4 se
intitulava Filosofia da caixa preta (Flusser, 1985).

8 Grosso modo, fendmeno em que o signo absorve o referente para se fornar mais real que o
real em si: o simulacro converteria, de maneira irreversivel, o real em sua prépria sombra

(Baudrillard, 1991).

Marcos N. Beccari

A estranheza de Flusser

Imagindrios tecnocientificos Il

203



audiéncia atordoava-se com sua digressao frenética sobre o mundo digital e a
cibernética: “mas so agora comecamos a usar o telefone!™.

No dia seguinte, antes de partirem, Vilém e Edith fizeram um piqueni-
que no bosque em que se conheceram quando criancas. Partindo de volta a
Alemanha, Edith, que estava dirigindo, bateu o carro contra um caminhao
branco estacionado no meio da densa neblina. Ela quebrou a clavicula, e seu
marido faleceu no ato. Flusser foi enterrado no Novo Cemitério Judeu de Pra-
ga, a poucos metros do tumulo de Franz Kafka, e sob uma inscricao em trés
idiomas: hebraico, tcheco e portugués™. Edith Flusser, que desde 1939 garan-
tira os deslocamentos do marido pelo mundo, o acompanhou por toda a vida
e, apds o acidente nefasto, dedicou-se integralmente a organizacao e a publica-
cdo de sua obra. Ela foi enterrada ao seu lado em 2014.

A fenomenologia
do estranho

[...] procurarei remover a neblina metaférica que encobre
a neblina matinal, para tentar vé-la em sua concreticidade.
Flusser, 2011, p. 139

Flusser foi certamente alguém estranho, talvez mais até do que estran-
geiro™. Nao que ele o tenha deliberado, nem que lhe fosse cobmodo ou incémo-
do de algum modo. A estranheza era o seu “estilo” (para nao dizer “natureza’)
e, como tal, Ihe era inevitével. E ao menos o que se depreende da superficie de
seus textos: ele nao escrevia para nao ser compreendido — o que em si ja é um

9 Como relata Andreas Strdhl (2016, p.77, tradugéo do autor), entdo diretor do Instituto Goe-
the de Praga, Flusser “ndo se deixou desequilibrar nem pelos gritos de socorro dados pelo
publico fascinado, indefeso e pasmo, ‘nés aqui chegamos no momento apenas ao nivel do

m

telefone’”.

10 De acordo com Eva Batlickova (2019, p.62), “os textos em hebraico e em tcheco tém o
mesmo significado. Trata-se da primeira parte do versiculo de Oseias, 14:10: ‘Quem é s&-
bio compreenda isto, quem é inteligente reconhega-o!’. A frase em portugués, por sua vez,
possui uma atmosfera completamente diferente: ‘N&o morremos conjugados. ‘Nés’ nunca

m

morremos. Porque apenas eu e tu, a soliddo é para a morte’”.
11 Acho curioso que, em alemdo, “estrangeiro” e “estranho” sdo uma mesma palavra: fremd.

Marcos N. Beccari

A estranheza de Flusser

Imagindrios tecnocientificos Il

204



tanto estranho a tradicao filosdfica —, mas justamente para ser o mais claro
possivel. S6 que ele ndo conseguia nao ser estranho. Flusser partia de ideias
familiares para, gradualmente, desmontd-las e retraduzi-las. Como vimos,
ademais, ele passou a vida toda sendo “estranhado”; ndo por acaso sua autobio-
grafia intitulou-se Bodenlos: sem chao, apdtrida, sem descendéncia.

Mas o que particularmente mais me estranha em Flusser é sua tao
constante estima para com a fenomenologia de Husserl, este idealista que
acreditou ter desvendado nada menos que o fundamento de toda a filoso-
fia. Esse importuno entrave a minha leitura de Flusser levou-me a assu-
mir amiude certa petulancia como aquela de Anatol Rosenfeld, que, no famoso
debate de 1964 em torno de Lingua e realidade, considerava seus argumen-
tos “espléndidos, conquanto errados™2. Afinal, embora a fenomenologia te-
nha ganhado notdvel sobrevida ao longo do século XX (Heidegger, Sartre,
Merleau-Ponty), muito do que marcou o pensamento francés a partir dos
anos 1960 — em relacdao ao qual Flusser nao estava alheio® — provém da
insatisfacao para com a teoria fenomenoldgica, a guisa de trés grandes ver-
tentes: a linguistica, a psicandlise e Nietzsche.

Sob o prisma nietzschiano-foucaultiano pelo qual eu me situo, o que hd
de inconveniente na fenomenologia € ndo apenas sua convic¢ao de, pela sus-
pensdo dos juizos (epoché), ter-se acesso ao gesto fundador (intencionalidade)
de todo conhecimento possivel, mas antes a primazia assim subsumida do
sujeito do conhecimento, principio arraigado no pensamento ocidental desde
Descartes. Como Foucault bem assinala em As palavras e as coisas, a fenomeno-
logia ndo fez mais que reativar o cogito cartesiano no registro do impensado,
de modo que o “penso” nao mais conduz a evidéncia do “existo”, mas as condi-
cOes kantianas da possibilidade de se pensar'4. Por conseguinte, duvida-se da
natureza, mas nao do sujeito; duvida-se dos alicerces epistemologicos, mas
nao do dominio ontoldgico do impensado (o “ser” pds-kantiano). Em suma - e
nisso se alinham Descartes, Kant e Husserl —, duvida-se para superar a duvida.

12 Ver, a este respeito: Bernardo (2002, p. 149-154).
13 Ver, a este respeito: Beccari, 2019%a.
14 Ver: Foucault (2000, p. 448-449).

Marcos N. Beccari

A estranheza de Flusser

Imagindrios tecnocientificos Il

205



Flusser, no entanto, ndo poderia deixar de fazer um uso estranho dessa
duvida — num ceticismo irdnico, de acordo com Gustavo Bernardo (2002), ou
numa fenomenologia especulativa, nos termos de Rachel Costa, para quem
Flusser teria operado “uma espécie de atualizaciao pds-estruturalista da feno-
menologia de Husserl” (Costa, 2018, p.182). Ainda que ele proprio talvez ndo o
admitisse, Flusser duvidava do duvidar per se, sabendo da necessidade de se
suspender a prdpria suspensao do juizo caso se queira conservar, justamente,
a duvida. Dito de outro modo, “Flusser transforma a auséncia de fundamento
em modelo para construcao de fundamento” (Costa, 2018, p.186).

Equivoca-se, pois, a leitura que se atém ao nivel literal do que Flusser
chamava de “fenomenologia’, assim como também se equivoca aquela que,
como inicialmente eu o lia, ndo suspende o juizo prévio de enquadra-lo na
tradicdo fenomenoldgica. E preciso adotar uma leitura nio literal e, a0 mesmo
tempo, ndo presumir qualquer coeréncia prévia — o estranho, afinal, reside
precisamente entre o familiar e o contraditdrio. Somente assim pode fazer al-
gum sentido a distingao que, em Natural:mente, Flusser estabelece entre meta-
fisicos e fenomenologistas: como atitudes opostas de, respectivamente, buscar
a profundidade e elogiar a superficialidade. Ora, uma assercao como “o pensa-
mento profundo me parece ser mais superficial que o pensamento que procu-
ra captar a superficie das coisas” (Flusset, 2011, p.138) jamais seria endossada
por Husserl, até porque se aplica muito bem como critica a sua filosofia. Por-
tanto, se a concepeao flusseriana de “fenomenologia” mostra-se alheia a qual-
quer literalismo ou coeréncia, talvez seja em decorréncia da estranheza que lhe
era impossivel de ser posta em suspenso.

Quando o natural mente

Caso se possa atenuar, ou por em suspenso, esse tipo de entrave, po-
demos tentar compreender como, “no esforco de confirmar ou refutar sua
suspeita, o autor submetia as suas experiéncias com coisas naturais a testes
sucessivos” (Flusser, 2011, p.151). A suspeita € a de que, como insinua o titu-
lo de seu livro, o natural “mente”. Nao que o ndo-natural possa falar a verda-
de, ou mesmo que exista algo ndo-natural, sequer uma natureza. A questao é
que Flusser passa ao largo de dicotomias do tipo natureza-artificio ou ver-
dade-mentira para privilegiar a ambivaléncia: é melhor consultar um mapa

Marcos N. Beccari

A estranheza de Flusser

Imagindrios tecnocientificos Il

206



para se orientar na paisagem ou consultar a paisagem para se orientar no
mapa? Ha alguma diferenca?

Em Natural:mente, Flusser desenha um anti-mapa para uma paisa-
gem outra: um mapa em que as vacas aparecem como “maquinas eficientes
para a transformacdo de erva em leite” (Flusser, 2011, p.53), € uma paisa-
gem quase inacessivel, dada a auséncia de um locus comum entre coisas
como pdssaros, chuva e a falsa primavera. Aqui, portanto, nao é a natureza
que estd em jogo, mas a condicio traicoeira dos mapas. E nesse sentido que
o natural “mente”: porque nunca houve nada de natural na natureza ou em
qualquer outro lugar. O natural é o principio ficcional dos mapas - tanto
quanto o ideal de objetividade o é em relacdo as ciéncias e, sobretudo, a
fenomenologia que as criticava’.

Termos tdo amplos ameacam se tornarem vazios e isentos de signifi-
cado. Estd possivelmente na hora de abandonarmos o termo “natu-
reza” em favor dos termos mais modestos e mais significativos. Tal
proposta é obviamente utdpica porque o termo “natureza” estd tao
fundamentalmente enraizado nas nossas linguas e no nosso pensa-
mento que continuard a atrapalhar nossa vivéncia e os nossos atos.

(Flusser, 2011, p. 152-153)

Seria facil, mediante assercdes como essa, atribuir a Flusser a pecha de
relativista. Mas ao indagar a falsa naturalidade dos mapas (tedricos, cientificos,
filosdficos etc.), Flusser ndo nega a realidade do mundo nem a dimensao poli-
tica ou ética da acdo humana. A questao € que os mapas sao, a um so tempo, os
limites e as condicionantes de toda realidade humana. E o anti-mapa de Flus-
set, por sua vez, toma a desorientacdo como bussola, obrigando-nos a dar um
passo atrds para elaborarmos nossos proprios mapas. Porque € preciso orien-
tar-se em todo caso, mas sem perder de vista a arbitrariedade das coordena-
das. Nao se trata de relativismo, apenas de desnaturalismo.

15 Afinal, nos termos de Foucault (2000, p.449), a fenomenologia “jamais pdde conjurar o in-
sidioso parentesco, a vizinhanga ao mesmo tempo prometedora e ameacante com as andli-
ses empiricas sobre o homem; [...] o projefo fenomenolégico néo cessa de se resolver numa
descricdo do vivido que, queira ou ndo, é empirica”.

Marcos N. Beccari

A estranheza de Flusser

Imagindrios tecnocientificos Il

207



Desse ponto de vista, alids, o relativista ainda estaria imerso na busca
pelo que supostamente hd por trds ou no fundo dos fendémenos, por mais
que se negue uma explicacao universal. Eu diria mesmo que a fenomenolo-
gia é a apoteose filosdfica do relativismo. Bem diferente € o reconhecimento
dos mapas enquanto fic¢des. Sendo a fic¢ao, portanto, nao uma imitacdo dis-
simuladora de realidade, mas antes a tessitura, sendo do real, de seu desen-
rolar cartografico. Nos estudos flusserianos, ademais, ja nao € novidade a
prerrogativa acerca da condicao ficcional de toda filosofia, bem como a as-
sun¢do de uma “ficcdo filosdfica™® — nao no sentido de fic¢do da filosofia (o
que seria andlogo a fic¢do cientifica), mas de filosofia como ficcao.

Embora Flusser tenha recebido tal epiteto de bom grado, certamen-
te sabia que ndo havia nele qualquer ineditismo ou valor elevado. No arti-
go “Da ficcao”, escrito em 1966%7, Flusser lembra como, dos platénicos aos
impressionistas, passando pelo cristianismo medieval, pelo renascimento,
pelo barroco e pelo romantismo, a ficcao explica a realidade. Na sequéncia,
Flusser articula Husserl com Wittgenstein, tecendo um atordoante argu-
mento para concluir que, apesar da contradicdo logica, “realidade é ficcao,
e ficcao é realidade” — sem admitir, porém, o carater ficcional de suas pre-
missas filosoficas. Nao obstante, Flusser se rende a dicotomia: “Tudo isto é
loucura. Tudo isto é fingimento. A nossa época se finge de louca. [...] De
tanto fingirmos acreditar na ficcdo da vivéncia e da razao, acabamos per-
dendo a fé na realidade”.

Naquele momento, Flusser ainda nao conseguia enxergar a ficcao de
seus proprios mapas. Reconhecimento este que vai depender de uma longa
trajetoria que, insistindo numa cartografia 16gico-fenomenoldgica, mergulha-
rd em uma contradicdo jamais resolvida. Nesse sentido, pois, Flusser manti-
nha-se refém da fic¢cdo, a comecar pela de si mesmo: sua estranheza, suas
mentiras, suas omissdes™®. Mas, a0 mesmo tempo, talvez desconfiasse de que,

16 Um ano antes da morte de Flusser, Abraham Moles, professor da famosa escola de design
Hochschule fiir Gestaltung d’Ulm, cunhou o termo “ficgdio filoséfica” em seu ensaio “Philoso-
phiefiktion bei Vilém Flusser” (“A ficgdo filoséfica nos escritos de Vilém Flusser”). Em 1998, a
Edusp publicou Ficgées Filoséficas, reunindo ensaios em que Flusser investiga como a ficgdo
estd na base do pensamento poético, histérico e cientifico. Ver, a este respeito: Moles (1990),
Flusser (1998), Bernardo (2008).

17 Disponivel em: <http://flusserbrasil.com/art2.html>. Acesso em: mar. 2020.
18 Ver, a este respeito: Bernardo; Guldin (2017).

Marcos N. Beccari

A estranheza de Flusser

Imagindrios tecnocientificos Il

208



afinal, as fic¢Oes sejam realidade (mais do que o inverso). Pois, como insistia
Juan José Saer (2009, p.2), “ao dar o salto em direcao ao inverificdvel, a ficcao
multiplica ao infinito as possibilidades de tratamento. Nao da as costas a uma
suposta realidade objetiva: muito pelo contrdrio, mergulha em sua turbulén-
cia”. Tanto como também o sabia Foucault, que nao temia dizer-se ficcional:

Quanto ao problema da fic¢do, para mim € um problema muito im-
portante; tenho consciéncia de que sempre escrevi somente fic¢oes.
Nem por isso quero dizer que isso esteja fora da verdade. Parece-me
que hd possibilidade de fazer trabalhar a ficcao na verdade, de indu-
zir efeitos de verdade com um discurso de fic¢do, e provocar, de al-
gum modo, que o discurso de verdade suscite, fabrique alguma coisa
que ainda ndo existe, que, entdo, “ficcione”. “Ficciona-se” a historia a
partir de uma realidade politica que a torna verdadeira, “ficciona-se”
uma politica que ainda ndo existe a partir de uma verdade historica.

(Foucault, 2014, p.43)

E sob a égide desse nexo ficcional que Flusser (2011, p.158) podera
definir, em Natural:mente, algo como uma “verdadeira atitude cientifica pds-
-objetiva’, que passa por “admitir que o nosso interesse pelas coisas, embora
imposto sobre nds por elas, as torna coisas”. Logica que € bem similar a de
Bruno Latour (2014, s. p.), ao afirmar, em 2008, que as “questoes de fato agora
claramente se tornaram questoes de interesse”. No original em inglés, Latour
utiliza o termo matter, que pode significar tanto “questao” quanto “matéria’. As
expressoes matters of fact e matters of concern brincam com tais acepg¢oes, uma
vez que a matéria enquanto “questao de fato” remete a algo objetivo, ao passo
que a matéria enquanto “questdo de interesse” diz respeito a interesses igual-
mente objetivos. O raciocinio de Flusser segue na mesma trilha:

Enquanto o saber cientifico perambulava por regides extra-humanas,
nas quais o homem nao esta existencialmente interessado, era possivel
manter a ficcdo do conhecimento objetivo. Mas agora, quando o saber
cientifico estd penetrando regides nas quais o homem estd implicado
(interessado), tal distin¢ao ficticia entre o objeto conhecivel e sujeito co-

nhecedor se torna insustentavel. (Flusser, 2011, p.155-156)

Nao por acaso Flusser gostava de citar o postulado de Wittgenstein se-
gundo o qual as ciéncias nada descobrem, mas inventam. Isso nos leva a

Marcos N. Beccari

A estranheza de Flusser

Imagindrios tecnocientificos Il

209



ponderar sobre uma questdo que Flusser parece ter deixado em aberto: quais
sdo, no campo cientifico, as consequéncias nao das ficcoes, mas de admiti-las
enquanto tais? Até que ponto, dito de outro modo, o natural “mente”? E o que
implica “desmenti-lo"? No caso de Latour, ndo houve escapatdria. Em meados
da década de 1990, o fisico polemista Alan Sokal convidou aqueles a quem ele
denomina “construcionistas sociais”, como Latour, a pularem do topo de um
prédio de vinte andares, a titulo de p6r a prova o quanto a ciéncia é de fato
socialmente construida® ou, nos termos de Flusser, de fato ficcional.

Claro que, para o cultivado leitor de Flusser ou Latour, esse tipo de pro-
vocagdo so revela uma completa incompreensao das fic¢des filosoficas. Mas,
ao mesmo tempo, ndo foram poucos os fildsofos e socidlogos que considera-
ram Latour um dos culpados da chamada “pds-verdade™°, como se ele tivesse
reaberto a caixa de Pandora do criacionismo, do terraplanismo, da antivacina
etc. Ora, isso so faria sentido, em primeiro lugar, se Latour fosse minimamen-
te lido em tais comunidades, o que infelizmente ¢ improvavel. E, em segundo
lugar, so faria sentido se Latour fosse um relativista - juizo de uma leitura
apressada, tal como vimos em relacao a Flusser. Em terceiro lugar, se o conhe-
cimento cientifico é, por definicdo, falivel e parcial, por que preocupar-se tanto
com Latour (cujos questionamentos contribuem, nesse sentido, com a ciéncia)
e nao com aqueles que, de saida, preferem se fiar a um modelo alternativo?

Fato é que tais modelos alternativos sao menos uma derivacao das
ideias de Latour do que uma validacdo delas. Pois assim como fizeram Flusser,
Foucault e tantos outros, Latour apenas forneceu um “progndstico” que hoje
se comprova a medida que certo mapa “natural” passou a ser questionado e
atacado, da mesma maneira que alguém so constata estar doente a partir de
seus sintomas. Logo, culpar Latour pela pds-verdade € como imputar ao médi-
co ou a vacina a causa da doenga — eis a paranoia de Sokal.

19 Ver: <htps://physics.nyu.edu/sokal/lingua_franca_v4/lingua_franca_v4.html>. Acesso em:
mar. 2020. Ademais, Bruno Latour nunca falou em termos de “construgdo social”, apenas
argumentou que os fatos cientificos deveriam ser vistos, antes de tudo, como um produto de
procedimentos cientificos.

20 Ver, a este respeito: <www.nytimes.com/2018/10/25/magazine/bruno-latour-posttruth-
-philosopher-science.html>. Acesso em: mar. 2020.

Marcos N. Beccari

A estranheza de Flusser

Imagindrios tecnocientificos Il

210



Ademais, ndo se pode ignorar que, desde A vida de laboratdrio, seu primeiro
livro, Latour sempre se manteve trabalhando junto a diversos cientistas (bidlogos,
geologos, fisicos etc.), chegando a contribuir diretamente em suas pesquisas. E
desde Politicas da natureza até Down to Earth, Latour vem insistindo na necessidade
de mobilizar a sociedade quanto as drdsticas mudangas climdticas em curso - o
que requer, segundo ele, maior clareza de como a ciéncia funciona (a partir de pes-
soas, investimentos, instituicdes etc.) em detrimento do mito de que ela esteja
alheia ou “acima” da esfera politica e cotidiana, como se os cientistas tivessem al-
gum acesso privilegiado a realidade. Curiosamente, hoje a filosofia de Latour ¢
mais lida e aplicada por cientistas do que por fildsofos, razao pela qual muitos o
consideram, na contramao da “pds-verdade”, o fildsofo do antropoceno — conceito
gravado na virada do século para designar uma nova era em que a acado humana
tornou-se o principal motor das transformagoes geoldgicas.

Os criticos de Latour poderiam delatar, de maneira novamente apressa-
da, um percurso contraditorio: um dos principais criticos do cientificismo
agora emprega seus esforcos em defesa da ciéncia. Mas o que escapa a tal
juizo — ou o que nele se deseja fenomenologicamente suspender — € o fato de
que Latour nunca questionou, por exemplo, a existéncia da gravidade ou a
forma esférica da Terra. O que ele fez e continua a fazer € algo muito mais
sutil: mapear as condicoes pelas quais o conhecimento cientifico torna-se pro-
priamente conhecido — ou, pela mesma ldgica, ignorado.

Com isso podemos finalmente responder a questdo: em que medida o
natural “mente’? Apenas na medida em que evitamos desmenti-lo. E nesse
sentido que Flusser insistia em evidenciar a ficcao do natural. Por mais estra-
nho que possa parecer, desmentir o natural nao implica negar a natureza, e
sim devolver ao natural a sua condi¢do ficcional — que, como vimos, ndo equi-
vale a irreal. Nossos mapas sao reais e, a0 mesmo tempo, podem mentir. Estra-
nhamente, portanto, ha uma verdade que se revela quando o natural mente: a
de que essa mentira ndo tem nada de natural.

Um ceticismo especular

Mas tais fabulas ndo podem ser meras teias secretadas por pesadelos e sonhos.

Devem recorrer as redes das ciéncias, que sdo os Unicos érgdos dos quais dispomos

Marcos N. Beccari

A estranheza de Flusser

Imagindrios tecnocientificos Il

211



atualmente para orientarmo-nos nas profundezas. Néo é que tais fébulas devam ser
“ficgBes cientificas”, isto é: cientificas a servico de pesadelos e sonhos. Devem ser
“ciéncias ficticias”, isto é: superagdes da objetividade cientifica a servico de um
conhecimento concretamente humano.

Flusser, 2012, p. 131

O que hd em comum entre Flusser e Latour € o ceticismo. Nao se trata
propriamente de uma questao epistemoldgica, pois os céticos indagam-se me-
nos sobre os modos de conhecer do que se haveria, antes, algum conhecimento
possivel. Isso ndo implica duvidar do real; a duvida cética dirige-se tao somente
as condicOes de possibilidade do que se diz “verdadeiro”. O que também nao
implica perguntar qual é a “verdade da verdade” — uma contradicao por peticao
de principio. O cético joga com as verdades sem as perscrutar (como na fenome-
nologia) nem as denegar (como no niilismo), atentando apenas a quais ficcoes
sdo postas em jogo. Eis o horizonte cético: o que existe sao jogos, relacoes de
forca; os jogos mapeiam o real, mas também sao mapedveis; e se tudo existe en-
quanto jogo/mapa, embaralham-se as fronteiras entre ficcdo e realidade.

Sob esse viés, contudo, o que dizer sobre o uso “desonesto” da fic¢ao,
como nas fakenews ou nos revisionismos do Holocausto? A ressalva € perti-
nente, mas os exemplos sdo ruins. Porque tais ficcdes ou se creem verdadeiras
ou pressupoem o dogma niilista de que tudo € mentira — em todo caso, portan-
to, pautam-se numa certeza “factual”, nao ficcional. Mas a ressalva é pertinen-
te na medida em que nos permite distinguir ceticismo de cinismo: reconhecer
ceticamente a dimensao ficcional do real ndo implica camufld-la, mas justa-
mente explicitd-la, o que invalida as consequéncias cinicas presumidas na res-
salva. Dai que Flusser defendia ndo apenas “que todo discurso fosse uma
ficcao, mas também que todo discurso precisaria explicitar a sua condicdo fic-
cional” (Bernardo, 2008, p.132). Ja o discurso nazista foi uma ficcdo que nunca
se assumiu com tal (também por isso as suas consequéncias foram tao nefas-
tas); na mesma toada, os revisionismos do Holocausto e, por extensao, o que
hoje chamamos de fakenews investem no relativismo cinico de que, sendo tudo
mentira, tudo pode ser verdade.

Em contrapartida, tomemos o addgio nietzscheano, que Flusser gostava
de repetir, segundo o qual a arte € melhor do que a verdade. Entendendo arte
como ficcao assumida da verdade, e esta como um mapa ja dado, a arte € me-
lhor do que a verdade na medida em que explicita o carater ficcional da realidade

Marcos N. Beccari

A estranheza de Flusser

Imagindrios tecnocientificos Il

212



e de seus mapas®. Ao ler Nietzsche em alemao, Flusser sabia que, na sentenca
“Kunst mehr werth ist als die Wahrheit” (“A arte é mais valiosa que a verdade”)??,
o termo kunst deriva do verbo koennen, que significa “poder”, no sentido de ser
capaz ou saber fazer. Arte é, entdo, o produto da capacidade ou do poder de
criar algo, ao passo que a verdade é algo que se supde ja verdadeiro (warh, “ver-
dadeiro” + heit, “unidade”) e que, portanto, ndo pode ser criado. Se na logica
platonica, como se sabe, a verdade € a correspondéncia entre o0 mundo das
aparéncias e o mundo das ideias, para Flusser e para Nietzsche o mundo das
ideias € nada, e Platdo, um niilista; logo, a verdade s pode surgir da e pela arte,
tornando-se obra ou entao nada.

Nao hd verdade prévia a ficcdo. Mesmo a verdade cientifica s6 advém
de hipdtese e experimentacao. Para realizar um experimento sobre o movi-
mento, muitas vezes o fisico precisa desconsiderar coisas como a forca da
gravidade e a resisténcia do ar. E como se tais coisas ndo existissem - mas o
cientista sabe que existem —, e desse modo a ciéncia cria e depende de mapas
ficcionais para designar os fendmenos. Nenhum problema nisso, pois nem
poderia ser de outro modo. O problema € quando se passa a crer que 0os ma-
pas espelham os fend6menos, o que equivale a um retorno husserliano as “coi-
sas mesmas’. Nesse ponto, ja nao se trata de consultar o mapa para se orientar
no mundo ou o inverso, mas de trocar um pelo outro. E um pouco como a
anedota, contada por Gombrich (1995, p.39), de uma senhora que visita o
atelié de Matisse e, diante de um quadro, comenta: “Mas o brago dessa mulher
estd comprido demais!”. Ao que o artista responde: “Madame, a senhora estd
enganada. Isso nao € uma mulher, € um quadro”.

De um lado, ndao hé problema em se emocionar assistindo a um filme,
quando o que se vé sdo apenas feixes luminosos. De outro, Nietzsche (2006,
IT, § 5) ja nos advertia: “receio que nao nos livraremos de Deus, pois ainda
cremos na gramatica’.

21 Ou, conforme argumenta Nietzsche (2009, Ill, § 25) em Genealogia da moral, a arte “tem
a boa consciéncia a seu favor, opde-se bem mais radicalmente do que a ciéncia ao ideal
ascético”. Sobre as consideracdes nietzscheanas sobre arte e ciéncia, ver: Beccari, 2017.

22 Localizada em um dos fragmentos péstumos da primavera de 1888. Ver o fragmento #21
do grupo 14 do ano de 1888 no arquivo completo de obras e cartas de Nietzsche: <www.
nietzschesource.org/eKGWB/index>. Acesso em: abr. 2020.

Marcos N. Beccari

A estranheza de Flusser

Imagindrios tecnocientificos Il

213



Bem diferente € a recorréncia em Flusser da noc¢do de speculum: nao
tanto como reflexo e espelhamento, mas antes como inversao formal que pro-
duz uma visada de contradicao incessante. No ensaio “Do espelho”, de 1966,
o filédsofo argumenta que, embora toda a histdria do pensamento possa ser
contada em termos de variantes especulares®, hoje ja “ndo estamos mais tdo
interessados na face reflexiva do espelho. O nosso interesse estd na outra face,
naquela que esta coberta pelo nitrato de prata. Estamos invertendo espelhos”
(Flusser, 1998, p.67). Ora, esse tipo de diagnostico duvidoso, porquanto inve-
rificdvel, era um estranho modo de Flusser demarcar o seu interesse em parti-
cular — qual seja, pelo lado “avesso” dos espelhos.

Por isso ele pensa as imagens técnicas, por exemplo, como o inverso da
representacao tradicional, portanto nao como espelhos ou janelas do mundo,
mas como “virtualidades concretizadas” (Flusser, 2019, p. 29). Nesse sentido, as
telas luminosas sobre as quais repousamos diariamente os nossos olhos sao
imagens técnicas nao pelo que espelham ou representam, mas por possibilita-
rem um modo de ver e estar no mundo em rede que so se realiza por meio de-
las. Com efeito, partindo da premissa cética de que a “concretude” das coisas
nao € alheia a0 modo como as vemos e interpretamos, Flusser sustenta que
imagens técnicas explicitam esse processo ao serem vistas: tal como em Sodo-
ma e Gomorra, elas concretizam o nosso olhar.

A inevitavel dificuldade desse tipo de “reflexao” talvez seja atenuada se
voltarmos ao gesto ficcional de sua filosofia. Em Vampyrotheutis Infernalis*® —
que, para Abraham Moles (1990), é a obra que melhor expressa a fic¢do filosofica

23 Vale acrescentar que, no léxico médico, o “espéculo” é um instrumento para manter aberto
algum orificio do corpo humano, permitindo ao operador uma visdo direta da drea de inte-
resse e a possibilidade de realizar intervencdes, como a bidpsia. Creio que Flusser também
opera fal ferramenta, ao menos em seu estilo ensaistico: cada texto abre uma “brecha” 16-
gica e a esgar¢a até o ponto de arrebentar.

24 Conforme levou a cabo Richard Rorty, em seu célebre A filosofia e o espelho da natureza.
Para Foucault, no entanto, esse modo de correlagdo epistémica pautado no espelhamento
entre as coisas e suas representacdes se dissolve no umbral do classicismo & modernidade
(Foucault, 2000, p.70-80).

25 Ver, a este respeito, o meu posfdcio no livro Elogio da superficialidade: o universo das ima-
gens técnicas, de Vilém Flusser (2019, p.301-316).

26 O titulo desse livro é o nome cientifico de uma espécie rara do género octopodal (lulas e
polvos) que vive em regides abissais do oceano. Noutro momento, eu delineio a atualidade
desta fdbula filoséfica de Flusser mediante o cendrio politico-mididtico contemporéineo. Ver:
Beccari, 2019b.

Marcos N. Beccari

A estranheza de Flusser

Imagindrios tecnocientificos Il

214



de Flusser —, lemos uma fébula que faz uso ostensivo da taxonomia bioldgica
e é acompanhada por quinze pranchas ilustradas pelo bidlogo e artista pldstico
Louis Bec e carimbadas pelo ficticio “Instituto Cientifico de Pesquisa Parana-
turalista”. Diante desse livro, qualquer bidlogo certamente se constrangeria
(assim como fenomendlogos dariam passos atrds perante a fenomenologia
flusseriana). Mas, pelo simples fato de a fabula assumir-se como tal, nao é o
caso de pseudociéncia — trata-se, no lugar, de espelhamento:

[..] o Vampyroteuthis vai surgindo como nosso proprio espelho. Como
antipoda nosso, no qual todos os nossos aspectos sdo invertidos. Pois
contemplar tal espelho, a fim de reconhecer-se nele, e a fim de poder
alterar-se gracas a tal reconhecimento, é o propdsito de toda fébula, in-

clusive desta. (Flusser, 2012, p.134)

Esse tipo de espelhamento abrevia o que talvez seja um dos principais
artificios de Flusser: refletir sobre a reflexdo como um aparato de espelhos
retorcidos, tentando com isso captar o momento em que se dd a inversao espe-
cular. Mas o artificio é ficcional, vale insistir, pois a fdbula comparece no lugar
do fendmeno que se estd a refletir para que este possa, assim, tomar forma e
materialidade. No caso de Vampyrotheutis Infernalis, Flusser opera uma reflexao
até o ponto em que a estrutura bioldgica do molusco passe a espelhar a estru-
tura do mundo humano. Ao fim do livro, o autor relata o seu embaraco quan-
do, no aqudrio de Banyuls, ele encarava fixamente o molusco, que igualmente
o encarava atonito. Essa cena ecoa, como assinala Gustavo Bernardo (2002,
p-133), o conto “Axolotl” que Julio Cortdzar escrevera em 1956, onde lemos a
histdria de um escritor que visita diariamente um aqudrio publico para obser-
var um anfibio ali exposto. O observador fica tdo envolto com o que vé que, em
determinado momento, descobre-se no corpo do axolotle, vendo seu ex-rosto
do lado de fora do aqudrio.

Tal sorte de inversdo especular também nos remete a metamorfose kaf-
kiana®. No artigo “Esperando por Kafka’, Flusser enaltece a estranheza de seu
compatriota — um pouco a maneira como estou a fazer aqui —, argumentando

27 Ao menos em relagdo & figura popular que Gregor Samsa passou a representar no imagi-
ndrio moderno. Mas, como se sabe, em A metamorfose o fermo “inseto monstruoso” apare-
ce apenas na primeira frase; dali em diante, ndo hd mais nenhuma mengdo & metéfora
inicial.

Marcos N. Beccari

A estranheza de Flusser

Imagindrios tecnocientificos Il

215



que a “mensagem” kafkiana ainda nao teria sido decifrada. Isso porque, segun-
do o fildsofo, essa mensagem talvez seja o inverso do que se depreende dos
textos: “Kafka € a existencializacdo de Nietzsche” (Flusser, 2002, p.81), pois a
atmosfera repulsiva e absurda de seus textos funcionaria como um espelho do
eterno retorno e, portanto, do imperativo nietzscheano de afirmacao da vida.
Noutros termos, a obsessao pela angustia e pelo tédio seria um modo estranho
de Kafka transmutar todo “foi assim” em “assim eu quis”.

Ora, novamente, mais provavel € que tal leitura seja o estranho modo
de Flusser afirmar a sua prdpria condicao de estranho/estrangeiro. Uma
condi¢do que, justamente por nao ter sido jamais escolhida, precisava ser
escolhida dia apds dia.

Consideracoes finais

Migrar é situagdio criativa. Mas dolorosa. [...] Quando fui expulso de Praga

(ou quando tomei a decisdio corajosa de fugir) vivenciei o colapso do universo.

E que confundi o meu intimo com o espaco lé fora. Sofri as dores dos fios amputados.
Mas depois, na Londres dos primeiros anos da guerra, e com a premonigéo do horror
dos campos, comecei a me dar conta de que tais dores ndo eram as de operagdio
cirbrgica, mas de parfo. Dei-me conta de que os fios cortados me tinham alimentado,
e que estava sendo projetado para a liberdade. Fui tomado pela vertigem

da liberdade, a qual se manifesta pela inversdio da pergunta “livre de qué” em “livre
para fazer o qué”. E assim somos todos os migrantes: seres tomados de vertigem.
Flusser, 1998, p.14-15

O que Flusser designa, no trecho acima, por “vertigem da liberdade”
faz alusdo direta, embora nao referenciada, a uma conhecida passagem de
Nietzsche (2011, p.61): “Livre de qué? Que importa isso a Zaratustra! Mas
teus olhos devem claramente dizer: livre para qué?”. A questao “livre de qué?”
remete ao significado mais corriqueiro de liberdade, isto €, como o reverso
de algo que aprisiona; jd o segundo sentido, “livre para qué?”, liga-se a um
horizonte propositivo, e nao a uma condicionante negativa.

Tal distin¢do esclarece o que eu dizia hd pouco: se em Kafka pode haver
algo de afirmativo, conforme a leitura de Flusser, é somente como reverso de

Marcos N. Beccari

A estranheza de Flusser

Imagindrios tecnocientificos Il

216



um registro opressor, e nao como “vertigem da liberdade” que Flusser associa
a condicao de migrante. Note-se, pois, como o espelho flusseriano é sempre
um modo de refletir-se a si mesmo. Gustavo Bernardo (2002, p.94), nesse
sentido, chega a “reverter os atributos encontrados por Flusser na narrativa e
no pensamento de Kafka, atribuindo-os ao texto e ao pensamento do proprio
Flusser”. Sob essa ldgica, quando Flusser nos convida a esperar por Kafka, no
fundo ele estaria nos convidando a esperar por ele mesmo. Isso explicaria o es-
quecimento de Flusser no Brasil: “pode ser menos uma tipica ingratidao nacio-
nal do que, antes, decorréncia do seu pensamento” (Bernardo, 2002, p.91).

Concordo com a ultima asser¢ao, mas nao tanto com a mensagem “codi-
ficada” sob a sombra de Kafka; por mais que Flusser pudesse té-lo em mente,
aceitar seu “truque” implica confundir o mapa com a paisagem, ou o retrato
com o retratado, mesmo que se trate de um autorretrato disfarcado. Pois o
mapa flusseriano € o da estranheza cética, e ndo o da profecia gndstica®®, assu-
mindo sempre a ficcdo enquanto gesto fundante. Claro que, no entanto, Flusser
carregava nas tintas: “As frases muito diretas, os verbos predominantemente
no presente do indicativo, a auséncia de auxiliares, tudo parece caminhar para
uma revelacdo que se basta a si mesma, quase para uma fala profética” (Bernar-
do, 2002, p.54). Mas, apesar dessa maneira seca e “sincopada” que ele tinha de
se expressar — o0 que salta aos olhos tanto nos textos quanto em suas aulas e
conferéncias® —, o seu modo de pensar € menos austero do que generoso, no
sentido etimoldgico do termo: aquele que gera e engendra outros pensamentos.

Outra coisa talvez elucide o seu estilo: em vez da escrita manual, Flus-
ser preferia redigir diretamente na mdquina de escrever. Precisava da resis-
téncia das teclas. Chegou a ganhar de presente um computador, mas nunca
abdicara da mecanica datilogrdfica. Em The shape of things, Flusser (1999,

28 Mesmo em Kafka, ademais, ndo vejo a hermenéutica gnéstica que ndo raro é atribuida & sua
obra. Vale lembrar, quanto a isso, um personagem da novela Na colénia penal: o “oficial”
que carrega consigo uma pasta com supostas senfengas escritas pelo seu antigo comandan-
te. Ocorre que tais senfencas sdo meros “rabiscos” (gekritzel) — termo que, alids, Kafka tam-
bém adotava para descrever os seus préprios textos —, ou seja, nada nos auforiza a pressu-
por que hd realmente algo escrito ali. Em minha leitura, pois, as sentencas decifradas pelo
oficial provém somente do seu desejo em sentenciar; por conseguinte, acredito que as supos-
tas “mensagens” de Kafka nunca derivam de seus “rabiscos”.

29 Ver, por exemplo, a gravacdo do curso “Simulacro de felicidade”, ministrado no MASP em
1983, um dos raros registros de Flusser falando em portugués. Disponivel em: <https://
youtu.be/Uy5msk)SmxA>. Acesso em: abr. 2020.

Marcos N. Beccari

A estranheza de Flusser

Imagindrios tecnocientificos Il

217



p-62-65) indaga-se por que as mdquinas de escrever fazem “clique”, em vez
de deslizarem suavemente como a caneta sobre o papel. A partir de seu ha-
bitual nexo especulativo, o filésofo explica que mdquinas em geral fazem
“clique” porque gaguejam e funcionam aos saltos, do mesmo modo que tudo
o que estd vivo no mundo também gagueja e vive aos saltos.

A estranheza de Flusser, a despeito da fluidez que seu nome insinua, era
o meio “truncado” pelo qual ele se permitia saltar entre os diversos campos,
linguas e fic¢oes. Saltar requer usar a resisténcia do chao; donde Flusser toma-
va como impulso enunciados firmes, nunca suaves. A op¢ao pelo ensaio, por
sua vez, é um meio de implicar-se no que se diz, comprometer-se, nao tirar o
corpo fora. Ele sabia que, sem a maestria necessdria — isto €, sem saber jogar o
jogo que os outros jogam —, um ensaio facilmente se passa por leviano e ino-
portuno. Mas Flusser (1998, p.95) assumia o risco como quem blefa inadverti-
damente: “comeco a perder o meu assunto por ter-me identificado com ele. E
simultaneamente comeco a perder-me nele [...] E o estilo do meu ensaio pas-
sara a espelhar, a articular, a formular este meu empenho de corpo e alma’.

No Iéxico cientifico, “ensaio” designa o processo laboratorial empregado
para identificar a atividade de um organismo ou substancia. Sob esse prisma,
Flusser operaria algo como um “meta-ensaio” — nao somente porque seu obje-
to sempre €, no fundo, ele proprio (tanto o autor quanto o procedimento em si),
mas principalmente por evidenciar que a resultante do ensaio € desde o inicio
ensaiada. E um pouco nessa toada que, em Contra o método, Paul Feyerabend
(2007, p.350) tecia suas aporias: “Desvios ocasionados pela segunda lei da ter-
modinamica ndo sdo verificdveis, pois os instrumentos de medida estdo sujei-
tos aos mesmos desvios das coisas que eles buscam medir”.

Nao é preciso ser anarquista como Feyerabend, ou quase fenomendlogo
como Flusser, para saber que os mapas nao espelham os fenéomenos (antes o
contrdrio). Basta ter em mente que todo espelho produz a inflexdo das coorde-
nadas refletidas. E isso, devo insistir, ndo invalida a ciéncia, mas apenas expli-
cita a sua vocagao em “produzir fatos”, como Bruno Latour gosta de dizer3°.
Para este fildsofo francés, afinal, o que enfraquece a ciéncia € tdo somente a
visdo “classica” de ciéncia: a suposicdo de que os fatos falam por si mesmos e

30 Ver, a este respeito: Kofman, 2018.

Marcos N. Beccari

A estranheza de Flusser

Imagindrios tecnocientificos Il

218



que, portanto, podem ser constatados da mesma maneira por todos. Admitir,
por outro lado, que a ciéncia “produz fatos” — ainda que, de imediato, isso pos-
sa soar conspiratorio - significa apenas reconhecer ceticamente que os fatos
sO se tornam propriamente factiveis a guisa de uma elaboragao ficcional.

Voltando a Flusser, o espelhamento é o procedimento pelo qual ele refle-
tia sobre como, para nos situarmos no mundo, precisamos mapea-lo por meio
das ficgoes. Ao operar, aos saltos, uma tal reflexao vertiginosa, seu intento era o
de provocar e desdobrar novas reflexdes. Por esse caminho, Flusser ndo apenas
afirmava a estranheza; esta lhe servia também para firmar algum solo, posto
que o migrante carecia de chao (bodenlos). Quanto a isso, alids, arrisco-me a di-
zer que, se havia algo em comum entre Flusser e Kafka - além do fato de ambos
terem sido judeus que nasceram e morreram em Praga — é a auséncia de “fun-
do”. Pois mesmo quando se cré, pelo velho impeto da decifracao, ter encontrado
alguma “mensagem” em seus textos, isso nao prova que haja ali qualquer cor-
respondéncia. Ambos nos mostram, afinal, que talvez nao haja fundo no mun-
do. Ndo havendo fundo, resta-nos (a)fundar novos mapas indefinidamente.

Talvez por isso que ainda hoje escutamos ressoar o barulho derradeiro
do carro chocando-se contra um espelho branco, vemos a neblina dissipar-
-se no chao de asfalto e, apesar de tudo, seguimos cultivando essa bela pro-
messa de estranhamento.

Referéncias

BATLICKOVA, Eva. O drama Saul: didlogo como um principio descentralizador na obra de
Vilém Flusser. Tese de Doutorado em Letras. Sdo Paulo: FFLCH-USP, 2019.

BAUDRILLARD, Jean. Simulacros e Simulagdo. Lisboa: Reldgio d'Agua, 1991.

BECCARI, Marcos N. “A ciéncia € ascética, ndo cética: consideracoes nietzschianas
sobre arte e verdade”. Revista Ndo Obstante, v. 2, 1. 1, ago./dez. 2017, p.6-14.

BECCARI, Marcos N. “Lingua e discurso em Flusser e Foucault: um didlogo a
espreita?”. Intexto, v. 46, n. 1, 2019a, p.1-18.

BECCARI, Marcos N. “O abismo através do espelho: a atualidade de Vampyroteuthis
Infernalis de Vilém Flusser”. Visualidades, v. 17, 2019b, p.14-25.

BERNARDO, Gustavo. A duvida de Flusser: filosofia e literatura. Sdo Paulo: Globo, 2002.

Marcos N. Beccari

A estranheza de Flusser

Imagindrios tecnocientificos Il

219



BERNARDO, Gustavo. “Ciéncia como fic¢do”. In BERNARDO, Gustavo; FINGER,
Anke; GULDIN, Rainer. Vilém Flusser: uma introdugdo. Sao Paulo: Annablume, 2008,

P-125-144.
BERNARDO, Gustavo; GULDIN, Rainer. O homem sem chdo: A biografia de Vilém
Flusser. Sdo Paulo: Annablume, 2017.

COSTA, Rachel Cecilia de Oliveira. “Fic¢cao como fruto da falta de fundamento: a
fenomenologia especulativa de Vilém Flusser”. Viso: Cadernos de estética aplicada, v.
XII, n. 23, p.177-188, jul./dez. 2018.

FEYERABEND, Paul. Contra o método. Sao Paulo: Editora UNESP, 2007.
FLUSSER, Vilém. Filosofia da caixa preta. Sdo Paulo: Hucitec, 198s.
FLUSSER, Vilém. Fic¢oes Filosdficas. Sao Paulo: Edusp, 1998.

FLUSSER, Vilém. The Shape of Things: A Philosophy of Design. London: Reaktion
Books, 1999.

FLUSSER, Vilém. Da religiosidade: a literatura e o senso de realidade. Sao Paulo:
Escrituras, 2002.

FLUSSER, Vilém. Bodenlos: uma autobiografia filosdfica. Sdo Paulo: Annablume, 2007.

FLUSSER, Vilém. Natural:mente: vdrios acessos ao significado de natureza. Sao Paulo:
Annablume, 2011.

FLUSSER, Vilém. O elogio da supetficialidade: o universo das imagens técnicas. Sdo
Paulo: E Realizagoes, 2019. Col. Biblioteca Vilém Flusser.

FLUSSER, Vilém; BEC, Louis. Vampyroteuthis Infernalis. Sdo Paulo/Coimbra:
Annablume/Imprensa da Universidade de Coimbra, 2012.

FOUCAULT, Michel. As palavras e as coisas: uma arqueologia das ciéncias humanas. Sao
Paulo: Martins Fontes, 2000.

FOUCAULT, Michel. “As rela¢des de poder passam para o interior dos corpos”. In
Ditos & Escritos IX: Genealogia da ética, subjetividade e sexualidade. Rio de Janeiro:
Forense Universitdria, 2014, p.35-43-

GOMBRICH, Ernst Hans. Arte e ilusdo. Sao Paulo: Martins Fontes, 1995.

KOFMAN, Ava. “Bruno Latour, the Post-Truth Philosopher, Mounts a Defense of
Science”. The New York Times Magazine, 25 out. 2018. Disponivel em: <www.nytimes.
com/2018 /10/25/magazine /bruno-latour-post-truth-philosopher-science.html>.
Acesso em: abr. 2020.

KRAUSE, Gustavo Bernardo; MENDES, Ricardo (orgs.). Vilém Flusser no Brasil. Rio de
Janeiro: Relume Dumar4, 2000.

LATOUR, Bruno. “Um Prometeu cauteloso? Alguns passos rumo a uma filosofia do
design (com especial atencao a Peter Slotedijk)”. Traducao de Daniel B. Portugal e
Isabela Fraga. Agitprop: revista brasileira de design, v. 6, n. 58, jul./ago. 2014.

MOLES, Abraham. “Philosophiefiktion bei Vilém Flusser”. In RAPSCH, Volker (ed.).
Uberflusser: die Fest-schrift zum 7o0. von Vilém Flusser. Braunschweig: Stephan
Bollmann Verlag, 1990, p.53-61.

Marcos N. Beccari

A estranheza de Flusser

Imagindrios tecnocientificos Il

220



NIETZSCHE, Friedrich. Crepiisculo dos idolos. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2006.

NIETZSCHE, Friedrich. Genealogia da moral: uma polémica. Sio Paulo: Companhia das
Letras, 2009.

NIETZSCHE, Friedrich. Assim falou Zaratustra. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2011.

SAER, Juan José. “O conceito de ficgdo”. Sopro: panfleto politico cultural. Agosto de 2009.
Disponivel em: <www.culturaebarbarie.org/sopro/ni5.pdf>. Acesso em: abr. 2020.

STROHL, Andreas. Vilém Flusser: Fenomenologie komunikace. Praha: Argo, 2016.

Marcos N. Beccari

A estranheza de Flusser

Imagindrios tecnocientificos Il

221



O imaginario da imortalidade
na era tecnoloégica: em torno de
Borges, Machado e Houellebecq

Rogério de Almeida’

1 Professor Associado da Faculdade de Educacdo da Univer-
sidade de Séo Paulo (FEUSP). Coordena o Laboratério Expe-
rimental de Arte-Educagdo e Cultura (Lab_Arte) e o Grupo
de Estudos sobre ltinerdrios de Formag@o em Educagdo e
Cultura (GEIFEC). E editor da Revista Educagdo e Pesquisa
(FEUSP) e editor colaborador da Revista Machado de Assis
em Linha. Trabalha com temas ligados a cinema, literatura,
filosofia trdgica e imagindrio. E-mail: rogerioa@usp.br.

Rogério de Almeida

O imagindrio da imortalidade na era tecnolégica

Imagindrios tecnocientificos Il

222



pprew|y ep ougboy pd160|ouds) pie pu spppIPLoW! PP oupuIBbWI O || SooyyuBIdOoUdB) soLIpUIBDOW] €T

o
(9}
o
2y §
£ 2
N N =
Aw.wd
o o 3
> o T
T8 3
th
E o <
o =
)
(¢}



Introducéo

O pesquisador inglés Aubrey de Grey afirmou que “a primeira pessoa
que vai chegar aos 1000 anos de idade ja nasceu™. Embora nada nos permita
garantir que tal hipdtese se verificard, é cada vez mais frequente a difusdo dos
avancos cientificos que tém permitido aos humanos prolongar suas vidas.
Jeanne Calment morreu em 1997 com 122 anos, Jiroeman Kimura morreu em
2013 com 116. Nao s6 estavam velhos, como estavam velhos hd muito tempo.
E por isso que, mais do que prolongar a vida, a ciéncia tem buscado meios de
retardar o envelhecimento, com técnicas que visariam rejuvenescer o corpo.

Harari (2017, p.278) nos lembra que nos ultimos dois séculos, “compri-
midos, inje¢oes e operagdes sofisticadas nos salvam de uma enxurrada de
doencas e ferimentos que um dia significaram uma inevitdvel sentenca de
morte”. A expectativa de vida saltou de 40 para 8o anos e a mortalidade infan-
til diminuiu intensamente.

Engenheiros genéticos recentemente prolongaram em seis vezes a ex-
pectativa de vida média dos vermes Caenorhabditis elegans. Por que nao
fazer o mesmo pelo Homo sapiens? Especialistas em nanotecnologia es-
tdo desenvolvendo um sistema imunoldgico biénico composto de mi-
lhoes de nanorobds, que habitariam nossos corpos, abririam vasos
sanguineos obstruidos, combateriam virus e bactérias, eliminariam cé-
lulas cancerosas e até mesmo reverteriam processos de envelhecimento.
Alguns pesquisadores sérios sugerem que, por volta de 2050, alguns
humanos terdo se tornados amortais (ndo imortais, porque ainda pode-
riam morrer em decorréncia de algum acidente, mas amortais, o que
significaria que, na auséncia de um trauma fatal, suas vidas poderiam

ser indefinidamente estendidas. (Harari, 2017, p.280)

A imortalidade, que sempre se manifestou como desejo ou ficcao, pa-
rece ser nao so viavel, como estar cada vez mais proxima, o que nos autoriza

1 Cf.: <htips://tab.uol.com.br/edicao/futuro-da-morte#tematico-1>. Acesso em: ago. 2020.

Rogério de Almeida

O imagindrio da imortalidade na era tecnolégica

Imagindrios tecnocientificos Il

224



a investigar como o imagindrio da imortalidade se renova a partir dos recen-
tes avancgos da tecnologia no campo da genética, da neurociéncia e da inteli-
géncia artificial.

Nao € intuito deste capitulo considerar se a ciéncia tem ou nao condi-
coes de prolongar por tempo indefinivel a vida humana, mas especular sobre
como imaginamos uma eventual condicao de imortalidade. Desse modo, o
olhar nao estd direcionado para os resultados concretos da ciéncia (o fato, por
exemplo, de que vivemos mais que nossos antepassados), mas para os efeitos
da ciéncia no imagindrio, especificamente no imagindrio da imortalidade,
como aparece em Jorge Luis Borges, Machado de Assis e, mais especificamen-
te ainda, em A possibilidade de uma ilha, de Michel Houellebecq.

Publicada originalmente em 2005 (com traducdo de André Telles para a
Record em 2006), 0 romance situa-se num futuro distante, cerca de dois milé-
nios adiante, mas se detém sobre o relato de vida do humorista Daniel, que se
passa nos dias que correm. Daniel atingiu a imortalidade por meio da ciéncia
genética, que, com o aperfeicoamento da clonagem, repoe a consciéncia do
antigo corpo num corpo novo. O que lemos no romance sao os comentdarios de
Daniel24 e Daniel25 acerca do relato de vida de Daniel1. A questao que o livro
coloca € justamente sobre como seria a vida nessa situacdo de imortalidade.

Considerando que parte da ciéncia contemporanea cré na possibilidade
de atingir o que se pode chamar de amortalidade, resta ver como a arte imagina
a possibilidade dessa nova condi¢do humana. E o que propde este capitulo —
investigar o imagindrio da imortalidade em decorréncia da intervencao cienti-
fica —, nao sem antes percorrer genealogicamente o imagindrio da vida eterna.

Imagindario da vida eterna

A tecnologia é uma extensao dos sonhos humanos. Derivados da técni-
ca, os aparatos tecnoldgicos prolongam nao so o corpo como principalmente
os desejos. De um lado, as escavadeiras e guindastes sdo dispositivos comple-
xos que derivam de ferramentas mais simples, como as pds e as cordas, que
por sua vez materializam os gestos de cavar e puxar. Por outro lado, o avido
€ o resultado de um longinquo sonho de voar, o cinema liga-se as pinturas

Rogério de Almeida

O imagindrio da imortalidade na era tecnolégica

Imagindrios tecnocientificos Il

225



rupestres, os livros codificam as narrativas orais, enfim, as tecnologias prolon-
gam materialmente os aspectos simbolicos da condicao humana, sua caracte-
ristica de organizar no tempo os residuos do vivido e as expectativas do viver,
medos e esperancas, flagelos e delicias.

Se de fato a tecnologia é uma extensao dos sonhos humanos, ela nao
poderia ignorar, no seu horizonte de ambicoes, a concretizacao de um dos so-
nhos mais antigos: a imortalidade.

Na epopeia suméria de mais de quatro milénios, o rei Gilgamesh, apos
a morte de seu amigo Enkidu, decide que nao quer morrer e trava uma luta
no submundo para conquistar a imortalidade, sem sucesso. No imagindrio
de entdo, regido por deuses, a morte aparecia como uma fatalidade imposta
pela divindade e contra a qual nada restaria a fazer, a ndo ser aprender a con-
viver com a finitude.

E possivel conjecturar, portanto, que a consciéncia da morte é o grande
evento disparador do que podemos chamar de cultura humana. Nao podemos
afirmar com muita precisao o que se passa na consciéncia dos animais, se sa-
bem ou ndo que vdo morrer, se tém alguma nog¢do de tempo futuro, se sao
capazes de pensar sobre si mesmos e uma série de outras operacdes mentais
que nos sdo corriqueiras, embora o medo, constante na maior parte das es-
pécies, parece mostrar uma tendéncia da vida, independente do grau de
consciéncia do individuo, de autopreservacao. No caso dos hominideos, a
constatacdo da morte parece disparar um mecanismo que vai, entretanto,
além da preservacdo fisica instintiva, manifestando-se de maneira abstra-
ta, por meio de uma ideia, a da negacdo da morte.

E o que especula Edgar Morin (1973) ao considerar, nos rituais funerarios
dos neandertais, os primeiros indicios de que a morte era, de alguma maneira,
significada. Quando algum deles morria, em vez de deixar o corpo apodrecer,
como as demais espécies animais, o grupo parava sua marcha, cavava um bura-
co, e 0 enterrava, ndo sem antes dispor seus pertences organizados junto ao
corpo, como a sinalizar uma possivel crenca na imortalidade ou transmortalida-
de da alma. Estaria ai, possivelmente, as raizes da cultura humana.

Gilbert Durand (1997) caminha na mesma direcao ao arquitetar as es-
truturas antropoldgicas do imagindrio. Enraizada no corpo, portanto muito

Rogério de Almeida

O imagindrio da imortalidade na era tecnolégica

Imagindrios tecnocientificos Il

226



além de uma mera atividade intelectual ou do espirito, a imaginacao € o conti-
nuo e dindmico exercicio humano de combate & morte e ao tempo que passa.
Objetos, simbolos, tecnologias, costumes, instituicoes, a propria historia, en-
fim, todo engendramento humano é, para além da coisa em si, uma tentativa
de eufemizar a morte e os sofrimentos a ela associados.

A imortalidade pode ser assim simbolicamente atingida por meio da
prole, com a ideia de que os filhos prolongam em seus filhos o nome e a me-
moria dos pais e avos; com grandes feitos que perduram na historia, como as
cartas de Séneca ou as pecas de Shakespeare; pela institucionalizagao, por
meio de monumentos, nomes de rua, prédios publicos; pela propria histodria,
que registra os nomes daqueles que ndo morrem e os propagam em livros es-
colares, documentdrios etc.

Outro meio de obter simbolicamente a vida eterna € pela via das cren-
cas religiosas, ja que as correntes mais difundidas consideram que hd algo no
individuo que nao se extingue com a morte — sua consciéncia, sua alma —,
perdurando em outra dimensao da existéncia. As variacoes do destino da
alma — paraiso, inferno, reencarnacao etc. — passam, entao, a guiar a vida pre-
sente, com a dissociacdo entre finitude e morte, ja que esta ndo passaria de
uma etapa, um meio para se atingir a verdadeira vida eterna, que nao seria
corporal, mas da alma ou do espirito. E curioso observar que essa imortali-
dade ndo prescinde da permanéncia da consciéncia, pois nao bastaria ao hu-
mano seguir vivo de qualquer maneira, € preciso saber que segue vivo, como
triunfo ultimo sobre a morte.

Se considerarmos que a arte &, entre muitas outras coisas, uma espécie
de exercicio de futuro, pelo qual recorremos, como constata Steiner (2003), a
cldusulas condicionais hipotéticas, entdo ela nos ajuda, nao necessariamente a
antever o futuro, mas a imaginar diversas possibilidades de futuro. A arte co-
loca em jogo virtual o que nao existe, o que nao existe ainda, as numerosas
possibilidades de responder a pergunta: “e se?”.

Desse modo, podemos indagar o que nos aconteceria se atingissemos a
imortalidade. Como seria ser imortal?

Algumas implicagoes foram testadas pela ficcao. Uma das mais interes-
santes é o conto “O Imortal” de Jorge Luis Borges (1998, p.593-606).

Rogério de Almeida

O imagindrio da imortalidade na era tecnolégica

Imagindrios tecnocientificos Il

227



O conto comeca com a oferta, em junho de 1929, da Iliada de Pope (1715-
1720) feita a princesa de Lucinge pelo antiqudrio Joseph Cartaphilus. Como
chega a noticia de sua morte quatro meses depois, ndo temos como saber so-
bre a origem do manuscrito que foi encontrado no ultimo tomo da colecado. O
manuscrito narra a aventura de um guerreiro romano do século III que, depois
de enfrentar uma série de obstdculos, encontra a secreta e abandonada Cidade
dos Imortais, que pretensamente seria habitada por homens que atingiram
essa condicdo depois de beber a dgua de um rio secreto.

Marco Flaminio Rufo, o guerreiro romano, bebe a dgua do rio, torna-se
imortal e, finalmente, depois de vencer uma série de labirintos, encontra a Ci-
dade dos Imortais, mas completamente abandonada. Durante o percurso, havia
convivido com os trogloditas, homens nus de pele cinzenta, barba desleixada,
devoradores de serpente e que nao falavam. Um desses selvagens segue o ro-
mano e, depois de um tempo convivendo, num dia chuvoso, ele restitui nao s
sua fala como sua memdria. Ficamos sabendo, entdo, que os trogloditas eram,
na verdade, os imortais, e aquele imortal especifico era ninguém menos que o
proprio Homero, nascido hd 1100 anos (o texto se passa no século III).

O narrador nos faz observar, entdo, que ser imortal é insignificante, pois
todas as criaturas, com excecao do homem, o sdo, ja que ignoram a morte. Ou-
tra coisa, no entanto, € saber-se imortal, condi¢do terrivel, pois em um prazo
infinito todas as coisas ocorrem a todos os homens. O interesse pelo mundo
fisico, pelo destino, pelo corpo vai pouco a pouco se extinguindo, e os imortais
se tornam inertes, entregues aos proprios pensamentos.

Entretanto, como creem que o mundo € regido por um sistema comple-
xo de compensagoes, partem em busca de um rio cuja dgua tenha efeito opos-
to aquele que lhes deu a imortalidade. E o que ocorre cerca de 1600 anos
depois, ja no século XX, quando Marco Flaminio Rufo bebe a dgua de um rio
na costa da Eritreia e se torna novamente mortal. E por essa razio que decide
registrar sua histdria: “Eu fui Homero; em breve, serei Ninguém, como Ulis-
ses; em breve, serei todos: estarei morto”.

Posta de lado a trama labirintica engendrada por Borges para a concep-
cao do conto, encontra-se no seio da narrativa uma poderosa tese, ainda que
implicita, a de que nossa condi¢do humana - linguagem, arte, cultura, siste-
ma de valores, praxis etc. — advém justamente da consciéncia da finitude. Os

Rogério de Almeida

O imagindrio da imortalidade na era tecnolégica

Imagindrios tecnocientificos Il

228



animais vivem como imortais, € o que o conto afirma, porque nao sabem que
vao morrer, o que suprime qualquer divida com o tempo. Ja os homens nao
ignoram sua condicao de mortal, razao pela qual lutam contra o tempo em
favor de qualquer possibilidade de permanéncia, de retorno ou repeticao.

A morte (ou sua alusdo) torna preciosos e patéticos os homens. Estes
comovem por sua condi¢do de fantasmas; cada ato que executam pode
ser o ultimo; ndo hd rosto que nao esteja por dissolver-se como o resto
de um sonho. Tudo, entre os mortais, tem o valor do irrecuperavel e do

inditoso. (Borges, 1998, p.603)

Entretanto, mais terrivel que a mortalidade, de acordo com o conto, € a
condicdo de saber-se imortal, pois se tudo que pode ocorrer certamente ocor-
rerd, nao hd por que agir, nao ha razao para escolha. Tudo se torna indiferente.

Entre os Imortais, ao contrdrio, cada ato (e cada pensamento) € o eco de
outros que no passado o antecederam, sem principio visivel, ou o fiel
pressdgio de outros que no futuro se repetirdo até a vertigem. Nao ha
coisa que nao esteja como que perdida entre infatigaveis espelhos. Nada
pode ocorrer uma sé vez, nada é preciosamente precdrio. O elegiaco, o

grave, o cerimonioso, ndo vigoram para os Imortais. (Borges, 1998, p.603)

E por isso que os imortais se tornam trogloditas, isto é, pessoas que
moram em cavernas, ndo utilizam a fala e ndo interagem entre si, indiferentes
a dimensao simbdlica dos gestos, dos atos e da linguagem. Estao absortos num
mundo sem tempo. Saber-se mortal é o que desencadearia a criacdao dos siste-
mas de linguagem, de producdo de imagens, narrativas e ficcoes, de organi-
zacao social, é o que motivaria a fabricacdo de ferramentas e utensilios, o
pastoreio e a agricultura, a invengao tecnoldgica, cientifica, religiosa etc.

Nao surpreende, portanto, que o conto, logo em seu inicio, afirme que os
filosofos “sentiram que prolongar a vida do homem era prolongar sua agonia
e multiplicar o numero de suas mortes” (Borges, 1998, p.594). A consciéncia
do tempo que passa nos faz ver que os instantes morrem, uns apds 0s outros,
e com eles, pensamentos, sonhos, desejos, hdbitos, valores, enfim, tudo aquilo
que nos faz humanos. Até que, por fim, morremos nds. Se ndo morréssemos,
é provavel que também ndo cultivassemos esses instantes preciosos, que o sao
justamente por sua transitoriedade.

Rogério de Almeida

O imagindrio da imortalidade na era tecnolégica

Imagindrios tecnocientificos Il

229



Tese parecida foi defendida por Machado de Assis no conto “O Imortal™:
a repeticao eterna de flagelos e delicias terminaria por enfastiar, entediar,
aborrecer, de tal maneira que a morte seria preferivel, um beneficio a vida.
Com seis capitulos, foi publicado em A Estagdo, de julho a setembro de 1882.
Entretanto, hd uma versao menos elaborada, com o mesmo personagem e en-
redo parecido, intitulada “Ruy de Leao” e publicada no Jornal das Familias, em
1872. Do ponto de vista literdrio, € interessante observar o amadurecimento
do escritor. A segunda versao se vale de estratégias de verossimilhanga e sus-
pense que nao ha na primeira, além de escandir as aventuras vividas pela per-
sonagem e intensificar o aspecto negativo da vida eterna.

Sobre as estratégias de verossimilhanca, a mais relevante € colocar a
narrativa na boca de um personagem interessado, no caso, o Dr. Ledo, médico
homeopata, que requeria o reconhecimento cientifico da nova ciéncia. Assim,
terminada a narrativa, ndo sabemos — e o narrador faz questao de enfatizar
isso — se 0 médico era louco ou se “apenas quis propagar a homeopatia” (Assis,
1994)?. O fato € que se se reconhece a possibilidade de a narrativa ser (in)veri-
dica, ndo se anula, entretanto, a tese defendida e demonstrada, de que a vida
eterna seria insuportavelmente enfadonha.

Para os interesses desta investigacao, nao importa recuperar a trama do
conto, que mesmo resumida consumiria um bom par de pdginas, mas se ater
ao arco principal. A histdria se passa por volta de 1850, quando o Dr. Ledo
narra ao coronel Bertioga e ao tabelido Jodo Linhares as aventuras de seu pai,
nascido em 1600, portanto ha dois séculos e meio de entdo. Ao casar-se com a
filha do pajé, recebeu deste um elixir que brindaria quem o bebesse com a vida
eterna. Seu pai ndo acreditou, mas quando se encontrou a beira da morte, re-
solveu experimenta-lo, sob alegacdo de que a “ciéncia de um século nao sabia
tudo; outro século vem e passa adiante. Quem sabe, dizia ele consigo, se os
homens nao descobrirdo um dia a imortalidade, e se o elixir cientifico nao serd
esta mesma droga selvatica?” (p.5).

Bebida a metade do elixir, conseguiu ele nao sd se curar, mas a vida
eterna. O conto passa entdo a enumerar aventuras ao redor do mundo, com a

2 Consulto a versdo disponivel no site Dominio Piblico, em formato A4 e com 17 pdginas,

as quais podem ser consultadas pelo link: <www.dominiopublico.gov.br/download/texto/
fs000183.pdf>. Acesso em: ago 2020.

Rogério de Almeida

O imagindrio da imortalidade na era tecnolégica

Imagindrios tecnocientificos Il

230



participacdo do pai do Dr. Ledo em intrigas politicas, combates, tramas amoro-
sas, episodios histdricos etc. Casa-se numerosas vezes, tem varias amantes,
viaja o mundo todo. Enfim, como ele mesmo argumenta, “o melhor modo de
atravessar a eternidade era varid-la” (p.11).

Como o tempo nao tinha fim, aprendeu muitas linguas e ciéncias: “fi-
losofia, jurisprudéncia, teologia, arqueologia, quimica, fisica, matemadticas,
astronomia, botanica; sabia arquitetura, pintura, musica. Sabia o diabo” (p. 14),
o que nao impediu, no entanto, que se aborrecesse com “tanta paixdao ma,
tanta miséria, tanta calamidade” (p.14). Abatido por uma tristeza profunda,
testemunha ao filho que a vida eterna “era o mais atroz dos suplicios”, pois
“tinha provado tudo, esgotado tudo; agora era a repeticao, a monotonia, sem
esperancas, sem nada’ (p.16).

Na simetria machadiana, o mortal quer a vida eterna e o imortal a
morte pela mesma razao, embora manifesta em vetores invertidos. Enquan-
to o primeiro ambiciona repetir eternamente os prazeres da vida, o imortal
se enfada com as misérias. A constatacdo lembra a sentenca de Sileno, que
ao ser indagado sobre o que é o melhor para o homem responde: “ndo ter
nascido, nao ser, nada ser. Depois disso, porém, o melhor para ti € logo mor-
rer” (Nietzsche, 1992, p.36). Entretanto, como o proprio Sileno reconhece, o
melhor para o homem € inatingivel, pois para ser humano € preciso antes
ter nascido. E uma vez vivente, ndo € ficil se desvencilhar da vida, como
atesta um outro conto de Machado sobre o tema: “Viver!”.

Trata-se de um didlogo entre Ahasverus, o judeu errante, condenado
a vagar pela terra sem conhecer a morte, e Prometeu, o tita criador da hu-
manidade, castigado por roubar o fogo dos deuses. Duas dguias voam no
céu enquanto as personagens conversam. Estamos no fim dos tempos e fi-
nalmente Ahasverus podera morrer. Em conversa com Prometeu, amaldi-
¢oa-o por ter criado os homens, a quem tantos sofrimentos sao impingidos.
Prometeu pondera:

3 Disponivel em: <www.dominiopublico.gov.br/download/texto/bv000271.pdf>. Acesso em:
ago. 2020.

Rogério de Almeida

O imagindrio da imortalidade na era tecnolégica

Imagindrios tecnocientificos Il

231



Os outros homens leram da vida um capitulo, tu leste o livro inteiro.
Quem sabe um capitulo de outro capitulo? Nada; mas o que os leu a to-
dos, liga-os e conclui. Ha pdginas melancolicas? Ha outras joviais e
felizes. A convulsio tragica precede a do riso, a vida brota da morte,
cegonhas e andorinhas trocam de clima, sem jamais abandona-lo intei-
ramente; € assim que tudo se concerta e restitui. Tu viste isso, ndo dez
vezes, nao mil vezes, mas todas a vezes; viste a magnificéncia da terra
curando a aflicao da alma e a alegria da alma suprindo a desola¢ao das

cousas; danca alternada da natureza [...]. (p.3)

Essa concepg¢do de que o mundo € alternancia de “flagelos e delicias” e
que a condicdo humana € a da “eterna contradicao” aparece ao longo da obra
machadiana, como atestam o capitulo VII de Memdrias Péstumas de Brds Cubas
e o conto “A Igreja do Diabo". Preso a contemplacao da alternancia das ten-
déncias humanas por séculos e séculos, Ahasverus se vé entediado de tama-
nha repeticdo e se rejubila por saber que finalmente morrerd. Mas a intencao
de Prometeu é ludibriar Ahasverus para que este o liberte de seus grilhoes.
E logra éxito justamente ao prometer a Ahasverus uma nova vida, depois da
extinc¢do desta, quando entdo serd rei no mundo eterno. Uma das dguias que
acompanhavam a cena, lamenta o ultimo homem, que mesmo morrendo ain-
da sonha com a vida. A outra responde: “Nem ele a odiou tanto, sendo por-
que a amava muito” (p. 6).

Na visao machadiana, a justa medida € impossivel para o humano. Al-
ternando entre o infinitamente grande e o infinitamente pequeno de Pascal
(1995, p-143) - “o fim das coisas e o seu principio estao para ele [0 humano]
invencivelmente ocultos num segredo impenetravel; igualmente incapaz de
ver o nada de onde foi tirado e o infinito que o absorve” —, o humano é contra-
dicdo, dai o mortal ambicionar a imortalidade e o imortal desejar a morte.

Deste modo, quando a imortalidade — ou amortalidade, para sermos ri-
g0rosos com o termo — passa a habitar o horizonte contemporaneo como uma
possibilidade factivel, ndo deixa de ser elucidativo ver como a arte da fic¢do e
o pensamento filoséfico sdo reticentes quanto aos beneficios de tal conquista.

4 Cf. Almeida (2020).

Rogério de Almeida

O imagindrio da imortalidade na era tecnolégica

Imagindrios tecnocientificos Il

232



Saramago (2005), em As intermiténcias da morte, narra os infortunios
que um pais ficticio sofre quando a morte cessa suas atividades e ninguém
mais morre. O caos se instaura, as instituicdes entram em colapso, e as reagcoes
do Governo, da Igreja, dos filosofos, dos jornalistas, das funerdrias etc. mos-
tram como a sociedade moderna se organiza em torno da morte.

Outro exemplo recente é a comédia de horror Os mortos ndo morrem
(2019), filme de Jim Jarmush que resgata o mito dos zumbis para ironizar os
modos de vida contemporaneos e seus impactos ambientais. No filme, sur-
preende menos os mortos retornarem a vida que os vivos, de fato, nao vive-
rem, ou viverem como se estivessem mortos. A imortalidade, no extremo,
conduziria a um entorpecimento da vida.

A possibilidade de uma ilha

Sagaz, sarcdstico e polémico, Michel Houellebecq tem se dedicado, em
seus romances, a pintar com cores fortes a sociedade europeia contempora-
nea. Tal qual Balzac, escritor que admira, registra os costumes de persona-
gens das classes mais abastadas e, por mais que descreva as prdticas de
consumo e da sexualidade — com detalhes sobre as marcas de roupa, de car-
ro, de celular, utilizando vocabuldrio corriqueiro e, por vezes, obsceno —, sua
literatura revela a miséria existencial da humanidade e a violenta mediocri-
dade do mundo contemporaneo.

Autor dos romances Extensdo do dominio da luta, Particulas Elementares,
Plataforma, A possibilidade de uma ilha, O mapa e o territdrio, Submissdo e Seroto-
nina, publicados entre 1994 e 2019, Houellebecq € hoje um dos escritores mais
lidos e discutidos, atravessado por uma visao negativa do homem e do mundo.
Explora temas-tabu, como os expressos pelo humorista Daniel, de A possibili-
dade de uma ilha: “Racismo, pedofilia, canibalismo, parricidio, atos de tortura e
barbdrie: em menos de uma década eu sugara a quase totalidade dos segmen-
tos promissores” (Houellebecq, 2006, p.155), mas sem perder a profundidade
psicoldgica das personagens, cujas consciéncias sdo cuidadosamente escruti-
nadas pelo escritor, sem que, no entanto, ceda a um viés moralizante. A alianca
entre o mal e o riso que caracteriza o tipo de humor feito por Daniel, em A
possibilidade de uma ilha, parece indicar o procedimento estilistico do préprio

Rogério de Almeida

O imagindrio da imortalidade na era tecnolégica

Imagindrios tecnocientificos Il

233



autor. Ao emular uma linguagem descuidada, vulgar, violenta, o romancista
dd conta, entre jocoso e sarcdstico, do espetdculo das sociedades atuais. Sub-
missdo, por exemplo, de 2015, imagina que a elei¢ao francesa de 2022 elegerd
um presidente da Republica muculmano, impondo assim elementos de sua
religido e cultura aos europeus. O protagonista € um professor de literatura
que alterna a narrativa entre sua vida sexual, cultivada entre prostitutas
mais jovens, e a indefinicao de sua carreira apds as transformacodes politicas
pelas quais passa o pais.

Em linhas gerais, o esquema de Houellebecq parece residir na esco-
lha de protagonistas que enriquecem rapidamente e sem grandes sacrifi-
cios, o que os libera do jogo pela sobrevivéncia. Sem precisar se submeter
as pressdes sociais impostas pela necessidade de trabalho e dinheiro, tais
personagens tornam-se donos de seu proprio tempo e podem usufrui-lo a
vontade. E ai que o estudo da condi¢io humana entra em cena. O autor nio
tem como alvo a critica as desigualdades sociais ou qualquer outra de suas
mazelas, embora se valha das circunstancias e dos efeitos do capitalismo
neoliberal para melhor sondar os interesses humanos mais arraigados, que
podem vir a tona livremente e com toda forca quando o animal humano se
vé liberado da luta pela sobrevivéncia.

Assim, em O Mapa e o Territério (2012), o artista Jed Martin enriquece
com uma série de fotografias de mapas da Michelin, apds ter sua exposicao
patrocinada pela prépria Michelin, que o auxilia também na venda dessas
reproducoes fotogrdficas. Assim, a representacdao geografica do mapa, cuja
relacdo inicial é de orientacdo sobre o territdrio representado, passa a ser
representada esteticamente pela fotografia do mapa. Essa representacao da
representacdo, devidamente conduzida pelos mecanismos de marketing e
relagOes publicas, exercera seu fascinio e tornard Jed Martin uma celebrida-
de. Posteriormente, o préprio escritor Michel Houellebecq torna-se perso-
nagem, ao ter seu retrato pintado pelo artista, que passara a se dedicar a
pintura a dleo. Temos, novamente, uma representacao da representacdo re-
tomando a dicotomia mapa-territdrio, com o escritor tornando-se persona-
gem de sua propria obra. Por fim, Jed Martin compra a casa dos avos paternos
e se isola definitivamente do parco convivio social que mantinha, dedican-
do-se a acelerar o processo de deterioracdo de objetos de fabricacdo humana
na era industrial, sua ultima obra, uma espécie de representacao do fim da
propria sociedade da qual se isolara.

Rogério de Almeida

O imagindrio da imortalidade na era tecnolégica

Imagindrios tecnocientificos Il

234



Em seu ultimo romance, Serotonina (2019), a férmula se repete. Florent-
-Claude Labrouste abandona sua carreira de engenheiro agronomo, tendo tra-
balhado para a Monsanto e o Ministério da Agricultura da Franca, vende seu
apartamento em Paris e, com dinheiro suficiente para sobreviver sem traba-
lhar, passa a deambular pela Franca, testemunhando a decadéncia dos agricul-
tores, que se debatem em violentos e intuteis protestos. Entretanto, mesmo
com antidepressivos, o protagonista nao consegue se livrar de seu sofrimento
psiquico, agravado pela impoténcia sexual decorrente do uso dos medicamen-
tos e pela infelicidade de suas relacdes amorosas. A propria existéncia se torna
miserdvel e, desfeita as ilusdes de felicidade, tanto amorosas quanto hormo-
nais (a serotonina que da titulo ao romance), o inico consolo € o pensamento
da morte, a possibilidade do fim.

Esse esquema de Houellebecq nos ajuda a esquadrinhar A possibilidade
de uma ilha, romance que nos interessa aqui para a compreensao do imagindrio
da imortalidade. De maneira semelhante, nesta obra Daniel enriquece em pou-
cos anos, atuando como humorista, com espetdculos racistas e sexistas como
“Preferimos as surubas com as palestinas”. Alcado a condicdo de celebridade
por conta da crueldade e acidez de seu humor, Daniel decide interromper sua
carreira para viver isoladamente numa mansao em Almeria, sul da Espanha,
onde se relaciona com Isabelle e, depois, Esther.

Seu sucesso como humorista nao se limita aos espetdculos, migrando
também para o cinema, onde consegue um publico ainda maior, com filmes
como “Chupe minha faixa de gaza’, que combinam “astuciosamente as vanta-
gens comerciais da pornografia com as da ultravioléncia” (Houellebecq, 2006,
p.157). Mas aos 47 anos de idade Daniel se cansa do trabalho e se afasta. E
quando passa a se envolver, inicialmente por curiosidade, com a seita dos
elohimitas, que vislumbram atingir a imortalidade por meio da ciéncia e da
manipulacdo genética e neuronal. Embora nao partilhe das mesmas crengas,
Daniel participa de um retiro com o grupo, até que, ao testemunhar o assassi-
nato do profeta da seita, se vé diretamente implicado e, em troca de seu si-
léncio, Daniel ingressa no seleto grupo que se tornard imortal, por meio da
clonagem. O didlogo de Daniel com Cientista explicita o método:

Encorajado, puxei entdo um assunto que desde o inicio me preocupava:
a promessa de imortalidade feita aos elohimitas. Eu sabia que eram

extraidas algumas células da pele de cada adepto e que a tecnologia

Rogério de Almeida

O imagindrio da imortalidade na era tecnolégica

Imagindrios tecnocientificos Il

235



moderna permitia uma preservacao ilimitada; ndo tinha duvida alguma
de que as dificuldades secunddrias que impediam atualmente a clona-
gem humana seriam cedo ou tarde superadas; mas e a personalidade?
Como o novo clone teria, por pouco que fosse, a lembranca do passado
de seu ancestral? E em que medida, caso a memdoria nao fosse conserva-

da, teria o sentimento de ser o mesmo set, reencarnado?

[.]

- Suponho que se lembre do que falei no primeiro dia do retiro a respei-
to dos circuitos de neurdnios... Pois bem, a reproducio de tal dispositivo
é exequivel ndo nos computadores como os reconhecemos, mas em de-
terminada maquina de Turing, se assim podemos chamar os autdmatos
de conexdo difusa, sobre os quais trabalho no momento. Ao contrario
das calculadoras classicas, os autdmatos de conexdo difusa sdo capazes
de estabelecer conexodes varidveis, evolutivas, entre unidades de calculo
adjacentes; sdo portanto capazes de memorizacdo e aprendizagem. Nao
ha limite a priori para o numero de unidades de cdlculo que podem ser
relacionadas, e portanto para a complexidade dos circuitos exequiveis. A
dificuldade nesse estdgio, e ela é considerdvel, consiste em estabelecer
uma relacdo bijetora entre os neurdnios de um cérebro humano extrai-
dos poucos minutos apds sua morte, e a memdoria de um autdmato nao-
-programado. Sendo praticamente ilimitada a duracdo de vida deste
ultimo, a etapa seguinte consiste em reinjetar a informacado no sentido
inverso, em direcao ao cérebro do novo clone; € a fase do download, que,
estou convencido, ndo apresentara dificuldade particular, uma vez que o

upload tera sido aperfeicoado. (Houellebecq, 2006, p.128-130)

A equacdo da imortalidade soma clonagem celular e memdria neuronal
ou, em termos analdgicos, hardware e software. O corpo pode ser entao conti-
nuamente renovado por meio da cdpia genética, enquanto a memdria, o self, o
eu é transferido, como se transferem dados digitais, de uma base neuronal a
outra, por meio de uma operacao de download e upload. Desse modo, a cons-
ciéncia de si permanece intacta depois da mudanca de corpo.

O romance de Houellebecq estd estruturado de modo a alternar a narra-
tiva de Daniel1 e de seus clones genéticos Daniel24 e Daniel25. Separados
por dois mil anos, lemos o relato original de Daniel e os comentarios feitos por

Rogério de Almeida

O imagindrio da imortalidade na era tecnolégica

Imagindrios tecnocientificos Il

236



Daniel24, um neo-humano autotropico que, em determinado momento da
narrativa, é substituido pelo corpo de Daniel2s, que nao apenas segue os co-
mentdrios do clone anterior como termina por quebrar a corrente, saindo de
casa e se aventurando por um mundo pds-apocaliptico, no qual os humanos
regrediram a selvagens errdticos, depois de uma série de calamidades climdti-
cas, radioativas e guerras étnicas e religiosas.

A superioridade dos neo-humanos se deve a engenharia genética, que
eliminou a necessidade de obter energia por meio de alimentos. Nessa nova
condicdo, ndo precisam comer (basta ingerir sais minerais) e consequentemen-
te ndo defecam. Estao livres também do desejo sexual, vivem isolados, sem
contato social, a ndo ser por meio de mensagens digitais. Entretanto, ainda
creem tanto na Irma Suprema, a lider espiritual que os dirige, quanto no ad-
vento dos Futuros, uma espécie de neo-humanos aperfeicoados.

Ao final do romance, descobrimos que Daniel1 se suicidou apods rejei-
cao de Esther. Clonado e transferido sucessivamente, geracao apds geracao,
dois mil anos depois Daniel2s, inspirado por Marie23, quebra a regularidade
da sucessao de clones e decide partir, abrindo mao assim da seguranca de seu
isolamento e da imortalidade. Daniel25 nao sabe se encontrard uma comuni-
dade de neo-humanos ou mesmo de humanos, mas aparece apaziguado com o
futuro vazio a sua frente. Se antes a vida era controlada e protegida, agora a
“vida era real” (Houellebecq, 2006, p. 478).

A distopia proposta por Houellebecq concatena temas diversos, como
sociedade, politica, religido, crenca, sexualidade, tecnologia etc., aspectos da
vida que aparecem subordinados a uma espécie de condenagado bioldgica ao so-
frimento. Zygmunt Bauman (2014), em didlogo com Leonidas Donskis, reco-
nhece que A possibilidade de uma ilha concebe o futuro do mundo como
consequéncia da modernidade liquida, desregulamentada, consumista e indivi-
dualizada, em que os atuais esforcos para nos isolarmos do que € problemati-
co, impertinente e angustiante é plenamente realizado pelos neo-humanos,
que se dedicam exclusivamente as suas propriedades em meio a um mundo
barbaro e selvagem. Além disso, estao livres do medo da morte, podendo se
dedicar a uma existéncia livre de preocupacgoes.

Nesse sentido, como aponta Donskis, A possibilidade de uma ilha filia-se
ao mito de Fausto, ao imagindrio da imortalidade, mas nao mais obtida pelo

Rogério de Almeida

O imagindrio da imortalidade na era tecnolégica

Imagindrios tecnocientificos Il

237



pacto com Sata e sim pela fabricacao da vida pela ciéncia e pela tecnologia. Fox,
o cdo de estimacdo de Daniel, ilustra bem isso. Companheiro de todas as ho-
ras, a quem devota regular afeto, é continuamente reposto, como um pacote de
vida entregue pela transportadora tao logo a morte do antecessor se consuma.
A vida é, assim, regularmente reposta, do mesmo modo como os gadgets.

O que chama atencdo, no entanto, em relacao ao imagindrio da imorta-
lidade neste romance de Houellebecq € que ele nao é concebido como uma
continuidade da vida que temos, ja que, para suportarmos a ideia de seguir
vivendo indefinidamente, é preciso extirpar o sofrimento que seria inerente a
nossa condicao bioldgica e, por decorréncia, aos impulsos sexuais. Esta passa-
gem ¢ ilustrativa:

Segundo a Irma Suprema, o ciime, o desejo e o apetite sexual de procria-
¢do tém a mesma origem, que é o sofrimento do ser. E o sofrimento do ser
que nos faz procurar o outro como um paliativo; temos que superar essa
fase a fim de atingir o estado em que o simples fato de ser constitua por

si s6 uma ocasido permanente de alegria. (Houellebecq, 2006, p.371)

A concepcao é inegavelmente schopenhaueriana — a existéncia € a pro-
pria origem do sofrimento - e a solucao parecida, ja que a abolicao do desejo é
chave para a cessacdo da dor de ser, a diferenca é que os neo-humanos a atin-
gem suprimindo dos lacos sociais. Nesse sentido, Daniel € o Zaratustra da clas-
se média, como se autointitula em determinado momento do romance, aquele
que descreve o ultimo dos homens nietzschiano, consumido pelo niilismo pas-
sivo, ja sem forgas para afirmar a vida ou se revoltar, que se extingue passiva-
mente, preferindo o nada de vontade a uma vontade de nada (Nietzsche, 2018).
Em outras palavras, nem mesmo a morte ou o fim é desejado (vontade de
nada), ja que a passividade torna-se imperante (nada de vontade).

Nesse sentido, em comparac¢ao com o imagindrio da vida eterna, como
configurado por Jorge Luis Borges ou Machado de Assis, Houellebecq reforca
a mesma inaptidao humana para a longa duracao. Para que seja possivel viver
por dois mil anos, é necessdrio extirpar os lacos sociais, as relacoes sexuais e,
por fim, as préprias pulsdes. A libido, que aparece ao mesmo tempo como
excesso de energia e falta de meta - “o sofrimento do ser que nos faz procurar
o outro como um paliativo” —, é finalmente domesticada pelo nada de vontade,
pelo isolamento social.

Rogério de Almeida

O imagindrio da imortalidade na era tecnolégica

Imagindrios tecnocientificos Il

238



Entretanto, a diferenca — ainda em compara¢do com o imagindrio da
vida eterna — € que a imortalidade (ou amortalidade) é imaginada por Houelle-
becq ndo mais pela via magico-naturalista (o rio secreto de Borges ou a erva
xamanica de Machado), mas pela manipulacao tecnoldgica da natureza huma-
na, representada pelo sequenciamento genético e pelas redes neuronais. E essa
manipulacdo que torna possivel a extincao da necessidade de alimentacdo e
defecacdo, um aperfeicoamento da genética que, para nos transformar em hu-
manos melhores nos torna menos humanos, jd que o ato de comer e defecar — os
mais elementares para a sobrevivéncia fisica — estdo diretamente ligados ao
prazer libidinal, portanto, a vida psiquica. Em outras palavras, a imortalidade,
que parece insuportavel ao humano, torna-se prazerosa justamente pela anu-
lacdo do humano e, mais especificamente, pela denegacdo do prazer, como
contrapartida a elimina¢do do sofrimento do ser.

Houellebecq realiza, nas palavras de Slavoj Zizek (2012), uma dessubli-
magdo radical, com a reducao da sexualidade a apatia. Embora sua interpre-
tacdo refira-se ao romance As particulas elementares (1999), o esquema é
semelhante: a desilusdo com a sexualidade ndo se dd pela falta, o que geral-
mente tende a intensificd-la, ao menos no plano da fantasia, mas por seu
excesso. Num mundo permissivo, o sexo desenfreado vai paulatinamente ce-
dendo lugar ao tédio, ao desinteresse, a apatia e ao niilismo. No caso deste ro-
mance, Bruno e Michel, dois meio-irmaos, seguem caminhos distintos, com o
primeiro entregando-se a uma pratica sexual insacidvel, enquanto o segundo
aparece emocionalmente esgotado. No final, Bruno, passado ja dos 40 anos,
termina em um hospital psiquidtrico, e Michel inventa um novo gene autor-
reprodutivo para uma entidade pds-humana dessexualizada, primeiro passo
para que, em 2040, os humanoides se vejam definitivamente, isto €, biologica-
mente livres das paixdes. Hd aqui, tanto quanto em A possibilidade de uma
ilha — ou em qualquer outro de seus romances —, a hipdtese subentendida de
que a contencdo da sexualidade e dos prazeres (de consumo, alimentacao etc.)
nos torna mais socidveis do que sua liberacao, que, se num primeiro mo-
mento possibilita uma certa euforia (prazer do excesso), no seguinte tende ao
esgotamento e a passividade (excesso de prazer), redundando num esgarca-
mento dos lagos sociais (convivéncia, afeto, sexo, solidariedade etc.).

De certo modo, Houellebecq parece nos dizer que os lagos comunita-
rios se assentam na economia das paixdes (prazeres e sofrimentos), numa
certa regulacdo histdrica de oferta e demanda libidinal, a qual se desregula

Rogério de Almeida

O imagindrio da imortalidade na era tecnolégica

Imagindrios tecnocientificos Il

239



pelas politicas neoliberais contemporaneas. E evidente que, de um lado, se a
propagacao dos prazeres do consumo atinge a todos (no que tange a fanta-
sia), de outro, a efetiva realizacao do consumo € acessivel a poucos. Isso ex-
plica sua opc¢do por protagonistas endinheirados. Eles podem consumir o
que quiserem e, de fato, consomem, mas nao obtém com isso nenhum prazer
adicional dentre aqueles que sdo prometidos pelo consumo. Ao contrario,
provam o efeito colateral do isolamento social e da perda de libido, ou seja,
veem aumentar o sofrimento.

E aqui estd a questdo central do pensamento de Houellebecq: o sofri-
mento humano, do ponto de vista moral, social, psicoldgico, religioso e cul-
tural, € incontorndvel, jd que sua origem é bioldgica. A energia sexual da
juventude, as paixoes, os bens de consumo etc. podem proporcionar um certo
éxtase, mas a medida que o tempo passa e a energia sexual arrefece, ja ndo hd
mais como evitar o sofrimento: nao sao so as paixoes que minguam, a propria
vontade de viver se esgota.

E, portanto, pela prépria condigio bioldgica que o homem estaria fadado
ao fracasso social. Vale a pena ilustrarmos essa questdo com uma passagem de
A possibilidade de uma ilha, em que Daniel conversa com Vincent, que lhe diz:

— Hd uma frase célebre que divide os artistas em duas categorias: os re-
voluciondrios e os decoradores. Digamos que eu escolho o campo dos
decoradores. [...] Suponho que os revoluciondrios sdo aqueles capazes de
assumir a brutalidade do mundo e de lhe responder com uma brutalida-
de maior. Eu simplesmente nao tinha esse tipo de coragem. Entretanto,
era ambicioso, e € possivel que no fundo os decoradores sejam mais
ambiciosos que os revoluciondrios. Antes de Duchamp, o artista tinha
como objetivo primordial propor uma visdo de mundo ao mesmo tempo
pessoal e exata, isto €, comovente; jd era uma ambicao enorme. Depois
de Duchamp, o artista ndo se contenta mais em propor uma visao de
mundo, ele busca criar seu préprio mundo; ele é exatamente o rival de
Deus. [...] sou um garotinho fragil, muito doente, incapaz de viver. Sou

incapaz de assumir a brutalidade do mundo; simplesmente nao consigo.

[...] Assim como o revoluciondrio, 0 humorista assumia a brutalidade do
mundo e lhe respondia com uma brutalidade maior. O resultado de sua

acdo, porém, nao era transformar o mundo, mas tornd-lo aceitdvel ao

Rogério de Almeida

O imagindrio da imortalidade na era tecnolégica

Imagindrios tecnocientificos Il

240



metamorfosear a violéncia necessdria a toda acdo revoluciondria, em riso
— além de, acessoriamente, dar uma boa grana. Em suma, como todos os
bufdes desde a origem, eu era uma espécie de colaboracionista. Evitava o
mundo das revoluc¢des dolorosas e inuteis — uma vez que a raiz de todo
mal era bioldgica e independente de qualquer transformacido social ima-
ginavel; estabelecia a clareza, proibia a acdo, erradicava a esperanca; mi-

nha concordata estava atenuada. (p.153-155)

Houellebecq, tendo como base a brutalidade do mundo, monta uma
equacdo inversamente proporcional entre a acao do artista revoluciondrio e
a do humorista: o primeiro buscava uma visdo de mundo, enquanto o segun-
do, assim como os decoradores, se constitui como colaboracionista, isto é, age
para a manutencao da (des)ordem do mundo, embora o faca do mesmo modo
que o primeiro, respondendo a brutalidade do mundo com uma brutalidade
maior. O feio, o abomindvel, o estranho, o brutal, o grotesco, todas as catego-
rias da crueldade que eram entdo escondidas sob o verniz civilizacional — as
boas a¢des dos cidadaos de bem - entraram em circulacdo no mundo con-
temporaneo, ndo mais para perturbd-lo ou desafid-lo, mas justamente para
apazigud-lo, liberando esses mesmos cidadaos, outrora guardides da moral e
dos bons costumes, para todos os excessos, inclusive os selvdticos e bestiais.
Como mais um item na prateleira, a brutalidade circula livriemente no mer-
cado, ao gosto do fregués, ndo como indice de decadéncia, mas aparicao do
demasiado. A ironia houellebecquiana é que a anulac¢ao do revoluciondrio
ndo aparece como perda, mas como uma espécie de ganho as avessas, ao nos
poupar de dores, acoes e esperancas inuteis. Isso porque a raiz de todo mal
ndo é social, mas bioldgica.

Para concluir, cabe indagar se a imortalidade figurada em A possibilidade de
uma ilha resolve essa questao bioldgica e atinge a “ocasido permanente de alegria”.
A resposta é negativa. O que ha de permanente na imortalidade é a passividade
continua — uma espécie de tautologia para expressar que a vida nao morre por-
que nao esta viva. Hd aqui uma inversao de Herdclito: em vez de tudo muda exceto
a mudanga, temos que nada muda apesar da mudanga. Efetivamente, os corpos mu-
dam (envelhecem, param de funcionar e sao substituidos), mas a consciéncia per-
manece a mesma, inerte, passiva, indiferente, como a dos trogloditas de Borges.
Nao a toa, Daniel25 opta por retornar ao mundo real e viver o tempo que tem até
a morte. Saber que hd um prazo para a vida parece intensificd-la. Ao menos foi
essa a constatacao de Daniel1, no ultimo poema que escreveu:

Rogério de Almeida

O imagindrio da imortalidade na era tecnolégica

Imagindrios tecnocientificos Il

241



Totalmente dependente,
Conheco o terremoto do ser,
A hesitagdo em morrer,

O sol que fustiga a semente

E o amor, sitio das maravilhas,
Onde tudo é dado no momento;
Existe no meio do tempo

A possibilidade de uma ilha. (Houellebecq, 2006, p.426)

Essa ilha no meio do tempo parece ser o proprio instante que pode set,
mais do que vivido, afirmado, ndo como promessa de permanéncia, mas justa-
mente pela certeza de sua fugacidade:

O sabor da existéncia é o do tempo que passa e muda, do nio-fixo, do
jamais certo nem acabado; alids, a melhor e mais certa “permanéncia’ da
vida consiste nessa mobilidade. Ter gosto por isso implica necessaria-
mente em se ficar alegre precisamente com o fato de ela ser por esséncia,
indistintamente, perecivel e renovavel, e de modo algum deplorar uma

auséncia de estabilidade e de perenidade. (Rosset, 2000, p.20)

Referéncias

ALMEIDA, Rogério de. O imagindrio trdgico de Machado de Assis: elementos para uma
pedagogia da escolha. 2. ed,. Sao Paulo: FEUSP, 2020. Disponivel em: <www.
livrosabertos.sibi.usp.br/portaldelivrosUSP/catalog/book/454>. Acesso em: set.
2020.

BAUMAN, Zygmunt; DONSKIS, Leonidas. Cegueira moral: a perda da sensibilidade na
modernidade liquida. Rio de Janeiro: Zahar, 2014.

BORGES, Jorge Luis. Obras completas. v. 1. Sao Paulo: Globo, 1998.

DURAND, Gilbert. As estruturas antropoldgicas do imagindrio. Traducao de Hélder
Godinho. Sdo Paulo: Martins Fontes, 1997.

HARARI, Yuval Noah. Sapiens — uma breve historia da humanidade. Porto Alegre/RS:
L&PM, 2017.

HOUELLEBECQ, Michel. A possibilidade de uma ilha. Traducdo de André Telles. Rio
de Janeiro: Record, 2006.

Rogério de Almeida

O imagindrio da imortalidade na era tecnolégica

Imagindrios tecnocientificos Il

242



HOUELLEBECQ, Michel. As particulas elementares. Tradugao de Juremir Machado.
Porto Alegre/RS: Sulinas, 1999.

HOUELLEBECQ, Michel. O mapa e o territdrio. Traducao de André Telles. Rio de
Janeiro: Record, 2012.

HOUELLEBECQ, Michel. Serotonina. Tradugao de Ari Roitman e Paulina Wacht. Sdo
Paulo: Alfaguara, 2019.

HOUELLEBECQ, Michel. Submissdo. Tradugao de Rosa Freire Aguiar. Sdo Paulo:
Alfaguara, 2015.

MORIN, Edgar. O paradigma perdido: a natureza humana. Lisboa: Europa-América, 1973.

MORTOS nao morrem, Os [The Dead Don't Die]. Dire¢do de Jim Jarmush. Producao de
Animal Kingdom, Film i Vast. EUA, 2019, 104 min.

NIETZSCHE, Friedrich. Assim falou Zaratustra: um livro para todos e para ninguém.
Tradugdo de Paulo César de Souza. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2018.

NIETZSCHE, Friedrich. O nascimento da tragédia. Ou os gregos e o pessimismo.
Tradugdo de Paulo César de Souza. Sao Paulo: Companhia das Letras, 1992.

PASCAL, Blaise. Pensamentos. Bauru/SP: Edipro, 1995.

ROSSET, Clément. Alegria: a for¢a maior. Traducao de Eloisa Araujo Ribeiro. Rio de
Janeiro: Relume-Dumar4d, 2000.

SARAMAGO, José. As intermiténcias da morte. SAo Paulo: Companhia das Letras, 2005.
STEINER, George. Gramadticas da cria¢do. Rio de Janeiro: Globo, 2003.

ZIZEK, Slavoj. O amor impiedoso (ou: sobre a crenga). Traducdo de Lucas Mello
Carvalho Ribeiro. Belo Horizonte: Auténtica, 2012.

Rogério de Almeida

O imagindrio da imortalidade na era tecnolégica

Imagindrios tecnocientificos Il

243



O lugar ontoloégico em
San Junipero: tecnologia,
mito e distopia’

Valéria Cristina Pereira da Silva?
Givaldo Ferreira Corcinio Junior?

1 Investigagdo vinculada ao projeto de pesquisa: Cidade e Imagindrio: arfe e
sensibilidade na cultura contemporénea, desenvolvido junto & Universidade Fe-

deral de Goids (UFG).

2 Professora doutora da Universidade Federal de Goids (UFG), vinculada ao Ins-
tituto de Estudos Sécio-Ambientais (IESA) e ao Laboratério de Imagindrio Criati-
vidade e Arte (Lagicriarte). Coordenadora do grupo de Estudos de Imagindrio,
Paisagem e Transculturalidade (GEIPaT), onde pesquisa os femas: imagindrio
da cidade, geografia, literatura, cultura, sensibilidades e ontologia do espaco.
E-mail: vpcsilva@hotmail.com.

3 Doutor em Histéria pela Faculdade de Histéria da UFG e Mestre em Comunica-
¢do pela Faculdade de Informagdo e Comunicagdo da UFG. Historiador vincula-
do & Agéncia Brasil Central de Comunicacéo, empresa do governo do Estado de
Goids, e ao Laboratério de Imagindrio Criatividade e Arte (Lagicriarte). Vice-
~oordenador do grupo de Estudos de Imagindrio, Paisagem e Transculturalidade
(GEIPaT), onde pesquisa os temas: religiosidades populares e imagindrio. E-mail:
givaldo@gmail.com.

Givaldo Ferreira Corcinio Junior

Valéria Cristina Pereira da Silva

O lugar ontolégico em San Junipero

Imagindrios tecnocientificos Il

244



Introducéo

San Junipero é uma cidade virtual, mas nio apenas isso. E também uma
espécie de paraiso virtual, de paraiso artificial, ao modo da Matrix4, na série
Black Mirrors. Buscamos compreender fenomenologicamente esse espaco fic-
cional de San Junipero, pleno do imagindrio. Como sabemos, nossos sonhos
contém as mais densas realidades; nossas fantasias nos dizem quem somos, o
que esperamos, narram os nossos medos e as nossas loucuras. Ali é, portanto,
um espaco, no plano da fic¢ao, constituido, em parte, do antigo mito do paraiso
e, em parte, do mito contemporaneo da capacidade tecnocientifica em perpe-
tuar a existéncia. As duas versoes do mito sdo, porém, um sonho de eternida-
de, de juventude, de lucidez, de preservacdo da memoria e da identidade,
mesmo depois que nao haja mais a vida bioldgica.

H4d ruas e autoestradas, casas confortdveis, automdveis, hd o mar e a praia,
ha a boate e o espacgo underground denominado Quagmire, pois San Junipero é
apresentada como uma cidade baladeira. Mas ela ndo € cartografdvel, pois trata-
-se de um grande software, no qual as “pessoas” sao bancos de dados para um
sistema de simulacao computacional. San Junipero é um sistema de realidade
virtual que simula a vida tal qual na terra. Na narrativa, tratar-se-ia de “um siste-
ma terapéutico” e “um mundo de memorias” criado para aliviar doentes termi-
nais, que visitavam o lugar nos ultimos estdgios de sua “existéncia terrestre”.
Nesses doentes sdo conectados dispositivos que os induzem a realidade simula-
da, como se fosse um sonho; quando retirados dos aparelhos e acordados retor-
nam a realidade da velhice, da doenca, do hospital ou do asilo. Em San Junipero,
entretanto, voltam a ser jovens e ndo podem se ferir ou morrer, assemelhando-se

4 Matrix (1999) foi uma produgdo americana que apresentava um mundo distépico onde a
realidade percebida pelos humanos era de fato uma simulacdo (da qual vem o nome da fri-
logia), gerada por maquinas sencientes para manter a humanidade, ufilizada como fonte de
energia para elas, sob controle.

5 A série Black Mirror foi produzida e transmitida inicialmente pelo Channel 4 da Inglaterra,
entre os anos de 2011 e 2014. A partir de 2016, a produgdo e difusdo da série ficou a
cargo do servico de streaming Nefflix, o que possibilitou a ampliagdo do acesso & série pelo
publico de fora da Inglaterra. Adiante serdo discutidos alguns aspectos das histérias apresen-
tadas na produgdo.

Valéria Cristina Pereira da Silva  Givaldo Ferreira Corcinio Junior

O lugar ontolégico em San Junipero

Imagindrios tecnocientificos Il

245



este espaco ao paraiso grego ou o céu cristdo. Mas para aquele que morre no es-
paco real e comunicou, antecipadamente, a decisao de ser residente permanente,
trata-se de um céu, em forma urbana, programado, visto e testado.

O episoddio narra a histdria de Kelly e Yorkie, que se encontram em San
Junipero e vivem um romance mesmo com suas diferencas. No mundo real,
Kelly e Yorkie sao duas senhoras idosas em estdgios terminais. Kelly € negra,
bissexual e vive num asilo, diagnosticada com um cancer agressivo e metasta-
tico. Yorkie é branca, tetraplégica, pois sofreu um acidente de carro logo de-
pois de contar aos pais sobre sua homossexualidade. H4 quarenta anos vive
hospitalizada, esperando um casamento para sair da tutoria da familia e, en-
fim, se submeter a eutandsia e residir definitivamente em San Junipero. A
narrativa sugere que a eutandsia € o modo de controle e possibilidade de
transferir tais consciéncias de modo permanente e seguro para o “céu’ virtual.

O episddio poe em marcha a exposicdo de tabus e preconceitos da nos-
sa sociedade — estes elementos sdo os mais instigantes — posto que muitos
tabus sao colocados de uma so vez, em sintese, num unico quadro: o relacio-
namento homoafetivo de duas idosas que se casam e praticam eutandsia para
viverem juntas num paraiso virtual. Em San Junipero nado ha interditos: é um
lugar do prazer, mesmo que os dramas humanos ainda estejam 14. Tal enredo
torna o episddio vibrante e, de maneira sintética, também sugere a intrinseca
relacdo entre realidade e simulacao e, para além disso, a possibilidade de um
paraiso virtual versus um paraiso mitico.

Tal como problematiza W. Benjamin (1989), a partir do anjo de Baude-
laire (2010, p.117), um paraiso virtual significaria perder a auréola pela se-
gunda vez? Compreendemos que é preciso acessar esse espaco ficcional de
maneira ontoldgica para entender melhor o imagindrio contemporaneo e os
seus sintomas. Esse episodio, como um dos mais destacados da série, coloca-
-nos numa encruzilhada entre nossos sonhos, arquétipos, narrativas miticas e
a distopia contemporanea que ampla e fragorosamente ocupa o lugar das uto-
pias, tomando-lhe o espacgo. O arcabougo tedrico-metodoldgico para abordar o
tema terd como amparo as teorias do imagindrio presentes em G. Bachelard
(1993, 1997) e G. Durand (1992, 1995, 1996) e serd apoiado também por autores
como S. Bonnet (2016), J. Campbell (1990), entre outros, perspectivando com-
preender a ontologia do espaco em San Junipero e a relacdo entre o imagindrio
tecnocientifico, a mitologia e a distopia.

Valéria Cristina Pereira da Silva  Givaldo Ferreira Corcinio Junior

O lugar ontolégico em San Junipero

Imagindrios tecnocientificos Il

246



1. Ontologia do espaco

Aceitamos o pacto ficcional: estamos em San Junipero. A série Black
Mirror, que traz temas de distopia, calcados tanto no nosso presente como no
possivel futuro tecnoldgico, nos leva a San Junipero. Mas, nos perguntamos,
primeiramente: que lugar € este? Qual a sua ontologia? E uma vez problemati-
zada essa questao, nos perguntamos: ja nao estamos em San Junipero?

A personagem Kelly ao ser transportada para a realidade virtual afir-
ma que ser “enviada a nuvem € como se fosse o paraiso”. Mas, toda conscién-
cia é também consciéncia de um espago. A cidade de San Junipero é como
uma cidade qualquer da pds-modernidade, com efeitos climaticos: chove e é
possivel ver refletida a lua numa poca ddgua. Mas, em se tratando de “um
paraiso” no qual as pessoas podem ficar eternamente, ndo ha nenhuma trans-
cendéncia. Os personagens que para la se dirigem carregam suas lembran-
cas, seus dramas humanos, embora todos sejam jovens num estranho sonho
de imortalidade.

A ontologia de San Junipero, vem do antigo sonho de imortalidade que
alma humana alimenta e tem duas fontes imagindrias antagdnicas, mas que se
cruzam na origem desta obra de ficcao, na construcao desse lugar ficcional e
imagindrio. Uma é aquela produzida pela narrativa mitica do paraiso edénico,
arquetipica e cultural para o qual a alma retornaria apds a morte, e outra ad-
vinda dos avancgos tecnocientificos e da possibilidade de dominar a natureza,
dominar a vida e a morte e que inclui os avancos da inteligéncia artificial e as
pesquisas biomédicas, como a clonagem e a criogenia. Vamos seguir examina-
do essa segunda fonte, a tecnociéncia, e apresentando o pensamento de Jean
Baudrillard (2001) sobre a ilusdo vital. Embora Jean Baudrillard seja muito
criticado por seu iconoclasmo, ainda que consideremos tais criticas, esta obra
nos parece muito coerente para abordar o tema acima mencionado.

A questao que envolve a clonagem ¢é a questao da imortalidade. Todos al-
mejamos a imortalidade. E nossa fantasia final, uma fantasia que também
estd em curso em todas as nossas ciéncias e tecnologias modernas — em
curso, por exemplo, no congelamento profundo da suspensdo cridnica e
na clonagem, em todas as suas manifestacoes. [...]| Atualmente, em Phoe-
nix, Arizona (o local predestinado para a Ressurreicao), somente as cabe-

cas sao congeladas, porque € a partir das células do cérebro — visto como

Valéria Cristina Pereira da Silva  Givaldo Ferreira Corcinio Junior

O lugar ontolégico em San Junipero

Imagindrios tecnocientificos Il

247



um nucleo do ser individual — que os cientistas esperam reconstituir os

mortos em sua completude corporal. (Baudrillard, 2001, p.9)

A imortalidade, porém, nao € apenas a nossa fantasia final, mas, em
muitas culturas, é nossa mitologia primordial, que alimenta as cosmogonias
mdgico-religiosas e também literdrias. Quando, porém, isso passa a ser uma
ambicao cientifica, parafraseando a frase de Goya: o sonho da razio é que pa-
rece produzir monstros! Em relacdo a esse tdpico, Baudrillard (2001) acrescen-
ta que a busca pela imortalidade sO atesta 0 nosso retrocesso, pois o0 organismo
que ndo morre € um cancer, pois sO este se esquece de morret.

Existe algo oculto em nds: a morte. Mas algo estd escondido, aguardando-
-nos dentro de cada uma de nossas células: o esquecimento da morte. Nossa
imortalidade repousa, esperando por nds. Costuma-se falar da luta da vida
contra a morte, mas existe um perigo inverso. E precisamos lutar contra a
possibilidade de ndo morrermos. [...| Contrariamente a tudo o que parece
obvio e “natural”, as primeiras criaturas da natureza eram imortais. Foi s6 ao
obtermos o poder de morrer, a forca de uma luta constante, que nos torna-
mos os seres vivos que somos hoje. Cegamente, sonhamos em sobrepujar a
morte por meio da imortalidade, quando o tempo todo a imortalidade € o
mais terrivel dos destinos possiveis. Codificado na vida mais primitiva de
nossas células, este destino estd agora reaparecendo em nossas vidas, por

assim dizet, com o advento da clonagem. (Baudrillard, 2001, p.11-12)

Nao se trata de uma apologia a finitude, mas de conservar o que é hu-
mano em nos. As duras e perspicazes palavras de Jean Baudrillard (2001) mos-
tram também o absurdo das experiéncias que criam corpos sem cabeca como
reservatorio de 6rgaos, que se juntam com as cabecas congeladas da criogenia.
Sobre a criogenia também a investigacao de Nunes (2018, p.103) traz a reflexao
sobre o “cérebro eterno” ao examinar o caso, divulgado na imprensa, de Kim
Souzzi, uma jovem falecida aos 23 anos em virtude de um tumor cerebral, que
teve o seu cérebro preservado por meio de criogenia a fim de que no futuro,
quando fosse ressuscitada, suas memorias estivessem preservadas. Nunes
(2018) afirma que nao hd nenhuma garantia de eficdcia sobre o resultado des-
sas praticas e métodos. Mas o interessante na abordagem de Nunes (2018) € o
cruzamento desses discursos cientificos estabelecidos entre as narrativas em
torno da inteligéncia artificial, as experiéncias bioldgicas e a ficcao cientifica
para tecer o conteudo antropologico do processo em curso:

Valéria Cristina Pereira da Silva  Givaldo Ferreira Corcinio Junior

O lugar ontolégico em San Junipero

Imagindrios tecnocientificos Il

248



“Black Mirror"? Empresa quer conectar cérebros e computadores. O arti-
go da revista Veja trata de um assunto bastante polémico e comum em
ficcao cientifica, que veio a tona em 2017, 0 que é, implantes neurais para
pessoas se comunicarem com dispositivos sem uma interface fisica, em
outras palavras, trata-se de uma tecnologia capaz de conectar o cérebro
humano a mdquinas. Essa tecnologia, que de acordo com o artigo rece-
beu o nome de “lagos neurais”, consiste de pequenos eletrodos que, ins-
talados no cérebro humano, fariam download das informacoes contidas
nesses cérebros a computadores. A aplicacdo dessa tecnologia seria vol-
tada a medicina em um primeiro momento, no tratamento de epilepsia
e depressdo. O mais interessante de tudo isso, é que a mente por trds
dessa ideia é a de Elon Musk, da jd mencionada companhia de carros
elétricos Tesla, e da SpaceX. A empresa de Elon Musk responsavel pela

tecnologia de “lagos neurais” é a Neuralink. (Nunes, 2018, p.96-97)

Esses paralelos do pensamento cientifico sobre a inteligéncia artificial,
a simulacdo e as pesquisas de dominio genético, bioldgico e neurocientifico
também se cruzam nas teorias de Jean Baudrillard, sobretudo, quando estes
tém um fim comum que € a busca da imortalidade, seja ela técnica ou bioldgi-
ca. Todavia, quando olhamos para este patamar cientifico, o que parece fabu-
loso na realidade simulada em San Junipero - o upload da consciéncia e, junto
com ela, a projecao do sujeito e do espaco — torna-se um lugar comum. Ou
seja, a realidade, por vezes, é sempre maior do que aquilo que a ficcao apresen-
ta. Nao raramente, uma alimenta a outra.

Tracado esse panorama inicial da génese de San Junipero, vamos agora
abordar mais profundamente sua ontologia.

San Junipero, enquanto uma espécie de céu ou paraiso criado pela tec-
nociéncia, sofre um paradigmadtico arrefecimento simbdlico. Primeiro porque
nao existe um ritual de passagem, tampouco uma experiéncia da travessia, hd
um esvaziamento da alma, na qual a consciéncia apenas segue para uma repro-
ducdo de mundo conhecido, repetido e superficial. Nesse paraiso, a felicidade
ainda depende do consumo: numa casa a beira-mar, as personagens ainda ne-
cessitam de carros para se locomover e alcancar os espacos de fruicao. Além
disso, a memdria presente ali nao pode ser entendida como simples continua-
cao da vida. Ela significa simplesmente uma retencao do que fora vivido até
ali, numa repeticdo indefinida das lembrancas em um programa de diversdes

Valéria Cristina Pereira da Silva  Givaldo Ferreira Corcinio Junior

O lugar ontolégico em San Junipero

Imagindrios tecnocientificos Il

249



frivolas. Trata-se, assim, de um paraiso excludente, superficial, baseado nas
sensacoes. Contudo, nada garante que tais sensacdes sejam apenas partes de
um banco de dados eletrénico, programado de modo alheio as vivéncias dos
individuos, mas ainda assim oferecendo um “universo desejado em vida”. O
espaco de San Junipero € restrito, uma vez 14 definitivamente, nao existe outro
espaco, outro mundo. E perguntamos: o que se torna uma consciéncia limita-
da a um espaco tao restrito e sem futuro?

O tempo volta-se para o pretérito e € marcado pelo consumo, por pro-
pagandas e produtos que sinalizam as décadas e suas respectivas estéticas,
assim, se revive os anos 1980, 0s anos 1990, 0s anos 2000. As personagens
nesse espaco delimitado e nesse tempo restrito de pouca imaginacao confi-
nam-se num “céu’” igualmente limitado da sociedade de consumo, tecnocienti-
fica, americana e pds-moderna.

Como representacdo do paraiso, esse espago estd mais para um paraiso
distopico e, como distopia, estd aquém da filmografia sobre o tema, como o
filme o Livro de Eli®, ou a série Wayward Pines’. Como imagem de um paraiso
tecnocientifico, consiste numa imagem degradada, pois concordamos com
Durand (1995, p. 25) quando discorre sobre a mentalidade cientifica, a expe-
riéncia simbdlica contemporanea e a condi¢do do simbolo e do imagindrio na
nossa sociedade ocidental, plena de técnicas, mas igualmente cheia de imagens
e mitos descontrolados.

Quando observamos San Junipero como narrativa de um espago e um
tempo culturalmente pobres e esvaziados de mistério e de sentido, o reconhe-
cemos como imagem da mentalidade cientifica do ocidente, como descreveu
Durand (1995):

6 Filme estrelado por Denzel Washington, lancado em 2010, trata de um o herdi que deve
atravessar o deserto de um mundo pés-apocaliptico enfrentando senhores da guerra para
levar um livro sagrado (uma biblia cristd) para um centro de recuperagdo e divulgacdo da
tradicdo escrita.

7  Série exibida pelo canal FOX (no Brasil) entre 2015 e 2016 (duas temporadas), é baseada
na série de livros intitulada Pines. Versa sobre a fentativa de estabelecimento de uma comu-
nidade por parte de integrantes de uma experiéncia de criogenia, dois mil anos apés a crise
ambiental final, que forca a vida humana na terra a evoluir transformando-se em aberracdes
chamados Abbies.

Valéria Cristina Pereira da Silva  Givaldo Ferreira Corcinio Junior

O lugar ontolégico em San Junipero

Imagindrios tecnocientificos Il

250



Se pudermos demonstrar que a “mentalidade cientifica e técnica” con-
temporanea ndo passa, no fundo de ténue ficcao pedagdgica, ocupando
as camadas mais superficiais do comportamento mental, veremos o
problema deslocar-se: o obstdculo a simbolizacao nao reside mais dire-
tamente na pressao pedagdgica da época, mas sobretudo na clandestini-
dade em que se encontra hoje o poder da imagem [...] Pode-se dizer que
a mentalidade do Ocidente instaura um duplo iconoclasmo: de um lado,
pela refracdo pedagdgica dos simbolos, em beneficio dos fatos materiais
e dos signos objetivos: do outro, pela inflacdo patologica de imagens
desorientadas, carentes a priori de qualquer valor hermenéutico, caracte-

rizando a imaginacdo criadora. (Durand, 1995, p.26)

O céu ou o paraiso representado na cultura, por exemplo, na narrativa
mitica greco-romana, crista ou mesmo celta estd repleto de imagens de pro-
fundidade, uma imensa constelacao de signos, de simbolos. Vejamos algu-
mas dessas imagens.

Na mitologia grega a ideia de outra vida ou uma vida além do cotidiano
percebido, de acordo com Brandao (1986), era resultante de varios sincretis-
mos que vao de Homero aos neoplatonicos. Desse modo, na Grécia, o culto aos
deuses era tema de cidaddaos comuns, poetas e pensadores, jd que nao havia um
livro sagrado e tampouco dogmas. Segundo Brandao (1986, p.311), compreen-
de-se que, na narrativa, o universo foi compartimentado em trés: o Olimpo,
morada dos deuses, destinado a Zeus; a Poseidon, o dominio do mar; e a Ha-
des, as entranhas da terra. Era para essas paragens, as quais emprestavam o
nome de seu donatdrio, que se dirigiam a alma de todos mortais e alguns deu-
ses. Ela também tinha sua geografia e reparticoes:

Na Grécia, ao que tudo indica, somente a partir do Orfismo, 14 pelo sé-
culo VII-VI a.C, é que o Hades, o Além, foi dividido em trés comparti-
mentos: Tértaro, Erebo e Campos Elisios. [...] Quanto a localiza¢do, o
Hades era um abismo encravado nas entranhas da Terra, e cuja entrada
se situava no Cabo Ténaro (sul do Peloponeso) ou numa caverna exis-
tente perto de Cumas, na Magna Graecia (sul da Itdlia). Também na li-
teratura babilénica, na epopeia de Gilgamex, nos mitos de Nergal e
Ereskigal, a descida de Ishtar para os Infernos, estes sao um lugar debai-
xo da Terra, além do oceano césmico. Ha dois caminhos para se chegar

1a: descendo na terra ou viajando para o extremo ocidente; mas antes de

Valéria Cristina Pereira da Silva  Givaldo Ferreira Corcinio Junior

O lugar ontolégico em San Junipero

Imagindrios tecnocientificos Il

251



atingir o Além, é necessario transpor o rio dos mortos, “as dguas da

morte”. (Brandao, 1986, p.313)

Como observamos, a ida a0 mundo do além necessitava de uma longa
viagem e um conjunto de ritos que antecedia o sepultamento para que a alma
pudesse chegar ao rio dos mortos. Conforme Brandao (1986), a cabeca do mor-
to era coroada de flores, talvez dai derive, ainda hoje, a tradicdo de coroa de
flores em funerais. Em alguns ritos colocava-se, ao lado do morto, um bolo de
mel para que pudesse controlar Cérbero, o guardido da porta de Hades. A alma
necessitava de varios artefatos para a sua dificil travessia, inclusive um tipo de
moeda, o ébolo:

O sepultamento, todavia, depende de certos ritos preliminares: o ca-
daver, apds ser ritualmente lavado, é perfumado com esséncias e ves-
tido normalmente de branco, para simbolizar-lhe a pureza. Em seguida,
é envolvido com faixas e colocado numa mortalha, mas com o rosto
descoberto, para que a alma possa ver o caminho que leva a outra
vida. [...] Em certas épocas se colocava na boca do morto uma moe-
da, ébolo destinado a pagar ao barqueiro Caronte, para atravessar a
alma pelos quatro rios infernais. [...] Sepultado ou cremado o corpo,
a psique era conduzida por Hermes, deus psicopompo até a barca de
Caronte. Recebido o dbolo, o robusto demdnio da morte permitia a
entrada da alma em sua barca, que a transportava para o além dos
quatro temiveis rios infernais, Aqueronte, Cocito, Estige e Piriflege-
tonte [...]. Ja do outro lado, apds passar pelo cdo Cérbero [...] Julgada,
a alma passava a ocupar um dos trés compartimentos: Campos Eli-
sios, Erebo ou Tartaro. Neste tltimo eram lan¢ados os grandes cri-
minosos, mortais e imortais. Era o inico local permanente do Hades

[...]. (Branddo, 1986, p.317-318)

Na tradicao monoteista do Oriente Médio, o céu tem uma descricao
bastante impactante e a possibilidade de ascensao a ele demanda uma jornada.
Segundo Feuillet (2010), 0 céu tem uma conotacao especial dentro do judais-
mo e do cristianismo enquanto locus, pois

na tradicdo biblica onde Deus nao é nomeado a nido ser como metafora,
0 Céu é uma maneira de dizer Deus [...]. Os Céus sao o lugar de reuniio

do divino e do humano como confirma o Apocalipse: “Ele me mostrou

Valéria Cristina Pereira da Silva  Givaldo Ferreira Corcinio Junior

O lugar ontolégico em San Junipero

Imagindrios tecnocientificos Il

252



a Cidade Santa, Jerusalém, que desceu do céu, da casa de Deus”. (Feuillet,

2010, p.30)®

O vislumbre do céu como espaco comparece em escritos evangelisticos
e teoldgicos, de modo a valorizar essa ideia de caminho a ser trilhado que estd
latente no cristianismo. E se o céu é um lugar, é preciso viajar para chegar a
ele. Assim, faz sentido a concepg¢ao de que “A morte € uma viagem e a viagem
é uma morte” (Bachelard, 1997, p.77), pois todos os rios desembocam no rio
dos mortos. Bachelard (1997) trata a imagem de Caronte, o barqueiro das al-
mas, como um complexo cultural que apresenta mais de mil formas na cultu-
ra, diversas variacoes da imagem, mas com garantida consisténcia de uma
unidade onirica plena de simbolismo e mistério. De acordo com Bachelard
(1997), trata-se do simbolismo do além. Também conforme Lucas (1989, p.85),
todos os sonhos que se ligam a viagem e levam ao paraiso ou ao inferno rela-
cionam-se ao rio, com escolhas que implicam em temporalidades e perigos. E
o tema do barqueiro, segundo Lucas (1989), estaria presente também na hagio-
grafia de Sao Cristovao, Sao Nicolau ou mesmo Santo Heleno?, que transporta
viajantes nos ombros ou supera as dguas para alcancar outras margens — todos
trazem o signo de Caronte e o simbolo do além.

Novamente olhando para a vertente grega-romana, na alegoria de Cupi-
do e Psiqué, conforme Bulfinch (2018), a jovem Psiqué é punida por Vénus,
devido sua beleza equiparar-se a da deusa. Vénus envia seu filho Cupido para
puni-la, mas ele se apaixona pela jovem. Porém, nada sera fdcil para a mortal
Psiqué alcar o céu. Dentre varias provas duras, uma sera caminhar com os
préprios pés até o Erebo, ou seja, ao reino de Plutdo ou Hades, passar por Cér-
bero, o cdo de trés cabecas, e persuadir Caronte, o barqueiro, a atravessa-la
no rio dos mortos, bem como trazé-la de volta. E 14 no Erebo, no palicio de

8 Esse trecho é uma tradugdo livre do francés feita por G. Corcinio para esse artigo.

9 A hagiogrdfia (estudo da vida dos santos) de S&o Cristévdo diz que, em deferminado mo-
mento de sua vida, o santo serviu como “atravessador” de pessoas em um rio muito forte e
que, num dia muito chuvoso, um menino pediu para que fosse atravessado. Apesar da relu-
tdncia, Sdo Cristévdo, com muita dificuldade e quase afogando-se, atravessou o menino que
ao chegar na outra margem se identificou como Cristo; Santo Heleno atravessa um rio mon-
tado em um dragdo (ou num crocodilo, variando de lugar para lugar); no caso de Séo Nico-
lau, sua ligagdo com a imagem do barqueiro estd presente na narrativa em que acalmou
uma tempestade com oragdes durante uma travessia rumo a Palestina ou que voltou do mar
depois de ter vencido o “antigo inimigo”, sendo que ele é considerado padroeiro dos mari-
nheiros na regido do mar Mediterraneo Oriental. Cf. Miranda (2018).

Valéria Cristina Pereira da Silva  Givaldo Ferreira Corcinio Junior

O lugar ontolégico em San Junipero

Imagindrios tecnocientificos Il

253



Prosérpina (ou Perséfone), tem que resistir ao delicioso banquete que lhe é
oferecido, contentando-se com um pao integral, e fazer a jornada de volta em
busca do céu, do amor e da liberdade.

Em geral, a fabula de Cupido e Psiqué é considerada alegdrica. O nome
grego para borboleta é Psiqué, e a mesma palavra significa alma. Nao ha
ilustracdo de imortalidade da alma que seja tdo bela e impressionante
quanto uma borboleta irrompendo em asas cintilantes da tumba na qual
jazia, apds ter uma existéncia enfadonha como lagarta. Ela flutua no bri-
lho do dia e se alimenta das criacoes mais perfumadas e delicadas da
primavera. Psiqué, entdo, adquire a alma humana que é purificada com
sofrimentos e desventuras, estando assim preparada para apreciar a

pura e verdadeira felicidade. (Bulfinch, 2018, p.103)

Quando observamos que essa geografia mitica do paraiso ou do infer-
no, plena de territorios, de hidrografia e paisagens, de simbolos e sentidos que
contém a travessia, a viagem arquetipica, a chegada, os estratagemas, os ins-
trumentos de entrada, identificamos igualmente a caréncia simbdlica de San
Junipero como espago ontoldgico e como paraiso ou além, pois tem seu esva-
ziamento torna-o uma distopia do paraiso; sem fundamento também como
inferno, posto que se apresenta igualmente vazio de imagens e sem pedagogia,
ao contrdrio do inferno representado, por exemplo, pela pintura de Bosch®.
Um paraiso sem nostalgia** onde a imagem pldstica do mar e dos passaros nao
convencem, ja que as inquietacdes da vida ali estao presentes. As personagens
de San Junipero levam consigo os seus sofrimentos, por isso, na narrativa, as
personagens testam os prazeres mais “radicais’, como a luta livre ou o sexo nas
suas mais variadas vertentes, e por fim chegam ao extremo radical, ensaiando
algumas vezes o suicidio, que nao acontece, porém, nesse “céu virtual”. Nao hd
esquecimento, as almas nao bebem de nenhum Lete:

Do Erebo, que é temporario, elas ou mergulhardo no Tartaro ou subirdo
para outra impermanéncia, os Campos Elisios, unico local de onde po-
deriam partir os candidatos a reencarnacdo ou a metempsicose. Em

se tratando do ultimo nivel cténio, em que estdo os poucos que 14

10 Em o Jardim das delicias terrenas.
11 Nostalgia do paraiso (Eliade).

Valéria Cristina Pereira da Silva  Givaldo Ferreira Corcinio Junior

O lugar ontolégico em San Junipero

Imagindrios tecnocientificos Il

254



conseguiram chegar, os Campos Elisios [...| como um paraiso terrestre
em plena idade de ouro. L4 residem os melhores, em opulentos banque-
tes nos gramados, cantando em coro alegres can¢des nos perfumados
bosques de loureiros. Ld estdo os que jd passaram por uma série de pro-
vas e purgacOes. Mas, decorridos mil anos, apds se libertarem totalmen-
te das “impurezas materiais”, as almas serdo levadas por um deus as
aguas do rio Lete e, esquecidas do passado, voltardo para reencarnar-se.

(Brandao, 1986, p.319)

Os Campos Elisios presentes na narrativa grega assemelham-se, por
sua vez, ao céu cristdo, descrito como sendo composto tanto pela cidade, a Je-
rusalém Celeste, como pelo jardim, o Eden. Lucas (1989) afirma que a visio da
cidade celeste € a construcao de um espaco sagrado, enquanto centro do mun-
do, onde vive a felicidade e hd uma conexao entre narrativas em torno da cida-
de celeste, advinda de varias culturas e vdrias civilizacoes.

Ja no final do livro de Ezequiel, Jerusalém nos surge como a cidade-tem-
plo que prenuncia a cidade celeste no Apocalipse de S. Joao “Nelas nao
vi nenhum templo, porque o Senhor Deus Omnipotente, € seu templo,
bem como o Cordeiro” (21,22). E esta nova Jerusalém que espera o ho-
mem justo, imagem comum as trés familias da “religido do Livro”: israe-

lita, crista e islamica, no dizer de Henry Corbin. (Lucas, 1989, p.93)

Também a cidade celeste nao se chega facilmente, sem uma longa jorna-
da. O imagindrio estd repleto de simbolos de transcendéncia, o qual San Juni-
pero é uma narrativa da auséncia. Campos Elisios, tela de Carlos Schwabe?, é
uma alegoria do Eden. Um vergel onde uma bela e elegante mulher, com um
véu e toda de verde segura uma lira. Observamos na obra que tanto o paraiso,
como o inferno, contém instrumentos musicais. Em San Junipero nao é dife-
rente, mas predomina a musica eletronica. Tal presenca pode ser compreendi-
da mais como um direcionamento, uma forca na narrativa, ndo como um som
subjacente ao proprio locus. A musica ali presente deseja envolver o individuo,
direciond-lo as sensacdes e as experiéncias que estdo gravadas em sua memo-
ria, repetindo indefinidamente o que jd viveu.

12 Carlos Schwabe era o pseudénimo de Emile Martin Charles Schwabe (1866-1926), pintor
simbolista e ilustrador de livros nascido na Alemanha, que viveu na Suica e na Franga até o
fim dos seus dias, requisitado na producdo de livros de Baudelaire.

Valéria Cristina Pereira da Silva  Givaldo Ferreira Corcinio Junior

O lugar ontolégico em San Junipero

Imagindrios tecnocientificos Il

255



Figura 1: Campos Elisios, de Carlos Schwaben, 1903. Disponivel em: <https://commons.

wikimedia.org/wiki/File:Champs_elysees.jpg>. Acesso em: 6 abr. 2020.

A cultura - que compreende o imagindrio nas suas varias formas de
manifestacao, tais como a literatura, a religido ou o mito — estd repleta de
simbolos, imagens, narrativas multiplicadas e arquetipicas sobre os espacos
que a consciéncia compreende como céu, paraiso, jardim ou a cidade celes-
te, em sua ontologia e fenomenologia. Estes consistem num profundo lega-
do da experiéncia, do sonho, da jornada, daquilo que nos liga ao mistério, a
vida e a morte.

San Junipero, é um céu para o qual se vai sem asas e que se estabelece
sem simbologia, expiacao ou experiéncia. A travessia eletronica nao convence

Valéria Cristina Pereira da Silva  Givaldo Ferreira Corcinio Junior

O lugar ontolégico em San Junipero

Imagindrios tecnocientificos Il

256



o proprio individuo e a cidade capitalista também nao capta a energia trans-
cendente que se percebe nas mitologias quando apresentam a narrativa dessa
passagem. A verdadeira existéncia de um espaco se dd na nossa consciéncia,
seja ele real ou imagindrio pela pregnancia de sentido.

2. Transitar entre os dois lados
do espelho: mito e distopia

Na busca de superacao do sofrimento que o homem presencia e do qual
é vitima no seu cotidiano, ndo é apenas o paraiso sonhado que é o objeto das
narrativas transcendentais e que falam de um pds-vida auspicioso, mas tam-
bém o processo para alcancar esse locus tdo especial € um elemento-chave no
processo de superacao do incdmodo com a imagem de si oferecida pelo “espe-
lho cativante e ilusorio”. A prdpria descricao desse lugar impar € elemento
importante para a constituicao das narrativas que buscam romper com os in-
cdmodos que Bonnet (2016) descreve e que podemos presenciar nas acoes dos
personagens de San Junipero.

A ideia de um paraiso, espaco de prazer e gozo, apresenta-se como ele-
mento importante nas construcdes de diversas religides e € objeto de narra-
tivas miticas que sustentam parte do edificio devocional e filosdéfico delas.
Vislumbramos essa perspectiva ndo so6 na tradicao greco-romana, mas na tra-
dicao judaico-crista e no islamismo, cada qual com sua narrativa calcada num
mundo de justica, paz e abundancia para os individuos que estdo inseridos nos
ditames e preceitos das tradicdes.

Como um exemplo desse “ambiente de prazeres”, a mitologia nordica
apresenta o “céu”’ que contém o paldcio do deus Odin, onde se encontram di-
versOes desmedidas (banquetes, bebidas e combates) especialmente reserva-
das para aqueles que tivessem uma morte gloriosa em batalha. Nesta narrativa,
as Valquirias buscam os valentes que merecem estar no Valhala, o paldcio de
Odin (ou seja: sao elas, como identifica seus proprios nomes, que decidem
quem vai morrer no campo de batalha). Segundo a narrativa sagrada nordica,
elas voam com cavalos alados e levavam os mortos em batalha pelos céus para
a festa no Valhala (Bulfinch, 2018, p.340). Nas diversas versoes das narrativas
sobre as Valquirias, ora elas viajam em cavalos alados, ora elas proprias tém

Valéria Cristina Pereira da Silva  Givaldo Ferreira Corcinio Junior

O lugar ontolégico em San Junipero

Imagindrios tecnocientificos Il

257



asas, e essas asas, numa perspectiva sintética durandiana, sdo formas raciona-
lizadas que unem o feminino, o herdico e o noturno. Sao mensageiras da mor-
te, mas também encarnam a figura do cisne, de anjos, de protetoras.

As distopias também lidam com mundos imaginados que se apresen-
tam como uma pos-vida ou pds-histdria, devido a alguma ruptura significante
que levou o elemento da esperanca a um desajuste. O mundo distdpico é aque-
le que o futuro fracassou, ao passo que o mundo mitico € o que se reorganiza
para uma figuracdo de superacao e concretizacdo de um projeto feliz.

San Junipero se apresenta como uma representacao visual desse am-
biente de festa, mas num ambiente distopico, que capta uma nocao de tem-
poralidade destoante da realidade ordindria que vivemos, mas também dos
diversos “paraisos” das narrativas miticas. Tenta oferecer uma espécie de pds-
-vida que pode ser desfrutada antecipadamente, ja que os “turistas™ podem
ficar por um periodo de tempo limitado nesse “paraiso cibernético”. Nas diver-
sas narrativas miticas, um dos elementos que cria a transicao entre o mundo
dos individuos e aquele do pds-vida ou do além, em que os seres sagrados
podem ser encontrados, € a auséncia do tempo - e seu cavaleiro, a morte.

O tempo é um dos elementos utilizados para definir a diferenca do
espaco ocupado pelos seres sagrados e os humanos, de modo que a passa-
gem do tempo € algo que faz parte das caracteristicas latentes dos seres
mortais. Assim, o ente divino estd para além do tempo e, por vezes, alheio a
ele. O envelhecimento e a morte, elementos que apontam para a passagem
do tempo, a limitacdo da condi¢do humana e a finitude do individuo sao
questdes que aparecem nas narrativas miticas justamente para marcar a
transicao entre o mundo humano e o celeste, ou sagrado. A eternidade ou a
possibilidade de encontrar um meio de se manter jovem indefinidamente é
uma benesse que nao estaria ao alcance de todos, pois apenas os seres divi-
nos, ou os mortais, que por ventura fossem separados pela divindade por
algum motivo, teriam essa dadiva.

13 Segundo a narrativa apresentada no episédio, existem dois grupos cujo acesso ao software
é facultado: os “turistas” (individuos que ainda ndo morreram e, portanto, ndo fizeram o
upload de suas consciéncias para a base de dados do sistema) e os “residentes” (aqueles
que fizeram o upload).

Valéria Cristina Pereira da Silva  Givaldo Ferreira Corcinio Junior

O lugar ontolégico em San Junipero

Imagindrios tecnocientificos Il

258



Sendo uma espécie de reconfiguracdo desse espaco celestial e elevado
presentes numa sociedade tecnoldgica, San Junipero tém uma estrutura (buro-
cratica) que limita o acesso ao “visto de residéncia’. O upload da consciéncia,
fazendo com que homem e maquina tornem-se um, ndo poderia ser feito por
pessoas que nao tivessem sua finitude concretizada, abrindo mao dos cuida-
dos paliativos aos quais sao submetidos no espa¢o humano do hospital ou da
casa de repouso*. Aqueles que visitam esse “paraiso” s6 podem fazé-lo quan-
do em estado de éxtase, durante um tempo limitado pois, conforme dito por
um dos personagens, “as pessoas enlouqueceriam”. Nas narrativas sagradas,
do mesmo modo, ndo é possivel passar pelos portdes do paraiso sem que se
complete o ciclo da finitude humana. Aqueles que de algum modo podem se
aproximar desse limiar entre mundos sdo 0s que entram em transe e tempo-
rariamente colocam sua interacdo com o mundo cotidiano em um estado de
suspensao, passando a dialogar nesse estado de fronteira entre os homens e os
entes divinos. E quando nao conseguem fazer o caminho de volta, perdem-se
nesse entremeio. Mas esse caminho nao € mediado pelos mesmos elementos
que se fazem comuns no cotidiano dos homens. Campbell (1986) mostra isso
quando apresenta narrativas sagradas de diversos povos. Nelas, os animais
falam, dao conselhos, se comportam como seres humanos e esses tém que se
confrontar com os deuses.

Nas narrativas em que os seres humanos (mortais e temporais) sao to-
cados pelos seres divinos (intemporais), a morte aparece como intermediario
que controla o tempo e também esse acesso. Nas narrativas transcendentes,
quem morre e vai para o paraiso compreende que a vida é passagem e jornada
para essa transcendéncia. Mas San Junipero configura-se como sendo um es-
paco de manutencdo de uma sensibilidade e de um estado de estar perma-
nentemente no lugar lembrado. A vida pregressa ainda existe na vivéncia do
“residente”, tanto uma vida individual como uma espécie de vivéncia memo-
rial coletiva, na qual se vislumbram marcas de distin¢do que possibilitam aos
seres ali inseridos compreenderem-se dentro de uma determinada época.

Desse modo, podemos compreender que o universo no qual San Ju-
nipero insere-se estd vinculado ao de um futuro tecnoldgico distdpico no

14 A narrativa néo se preocupa em oferecer ao espectador uma solugdo para aqueles que néo
estariam sob tais cuidados, morrendo em condicdes externas aos espagos médicos.

Valéria Cristina Pereira da Silva  Givaldo Ferreira Corcinio Junior

O lugar ontolégico em San Junipero

Imagindrios tecnocientificos Il

259



aspecto da vivéncia transcendente. Nao é dada aos individuos a experiéncia
final de descolamento da realidade, ou uma perspectiva de reconstrucao do
tempo numa nova perspectiva, como é comum nas tradi¢cdes asidticas, ou um
descolamento entre o tempo e a espacialidade profana/secular e o seu paralelo
sagrado. Assim, a realidade oferecida pela distopia é a de um futuro fracassado,
em que as propostas de ascensao e superacdo das limitacdes da vida humana
desenharam um resultado diverso, visto em geral como negativo. Jd as narra-
tivas sagradas, pelo contrdrio, oferecem um vislumbre auspicioso do futuro,
quando toda a experiéncia humana transcorre dentro de métricas desejadas e
alcancando objetivos preestabelecidos de justica, coragem, retidao ou honra-
dez. San Junipero € um espelho daquilo que os individuos ja tiveram em vida
e querem repetir, entrando no espelho para ter acesso a esse teatro catrdptico
que ndo se preocupa com a transcendéncia, ou um “novo mundo”’, que é conti-
nuacao do ja vivido.

3. Espelhos negros,
tecnociéncia e magia

Black Mirror € um conjunto de estdrias cujo papel € apresentar a nossa
sociedade tecnoldgica. O espelho vem como alegoria da acao e do refletir so-
bre ela. No geral, as narrativas demonstram que, cercados do poder e da inven-
cao da tecnologia, apenas aumentamos nossa desumanidade, ndo porque nos
tornamos mdquinas, mas porque nossa falha de cardter, de dignidade, de ho-
nestidade parecem ser potencializadas. Cada episddio € um compilado de ima-
gens no espelho que refletem o que temos de pior e, ao lado disso, a maneira
como os espelhos magicos aumentam a visao deletéria do mundo em que vi-
vemos, que se torna cada vez mais, num duplo sentido, pds-humano. Podemos
definir, entdo, que Black Mirror configura-se como narrativas que nos colocam
diante de um verdadeiro espetdculo e, assim, lembramos a relacao entre as
palavras espetaculo e espelho, as quais tém proximidade etimoldgica: aquilo
que nos permite ver e por em perspectiva.

O espelho estd presente em vdrias fontes imagindrias, contos, lendas e
mitos com significativa relevincia, como no mito de Narciso ou de Perseu e
Medusa. Eco (1989), ao abordar sobre os espelhos, estabelece que estes dizem a
verdade de modo eficaz, duro, ainda que existam diversos tipos de espelhos

Valéria Cristina Pereira da Silva  Givaldo Ferreira Corcinio Junior

O lugar ontolégico em San Junipero

Imagindrios tecnocientificos Il

260



como os teatros catdptricos ou os espelhos deformantes que, invés de refleti-
rem a realidade, criam para nos uma fabula divertida. Desse modo, “a magia
dos espelhos consiste no fato que sua extensividade-intrusividade nao so-
mente nos permite olhar melhor o mundo mas, também ver-nos como nos
véem os outros” (Eco, 1989, p.18). Tal jogo de olhar e fazer ver, ou ainda, colo-
car em hipérbole a visao, talvez seja a intencionalidade de Black Mirror, pois
exagera os dramas humanos e esvazia o espaco simbolico, como no exemplo
do episodio “San Junipero™s.

Eco (1989) nos diz que o espelho nao € signo, porque a imagem especu-
lar que associamos a ele é a presenca de um referente que ndo esta ausente.
Tomando essa afirmacdo semiotica como sentido metafdrico para o presente
contexto que analisamos, Black Mirror coloca o espectador diante de um espe-
lho, reiterando a presenca e o pertencimento desse mesmo espectador como
sociedade tecnoldgica e cientifica. Usa um espelho deformante com funcdes
alucinatorias num complexo jogo para revelar nossa propria imagem e tal re-
flexo torna-se assim, a0 mesmo tempo, uma imagem interior e uma parabola
moralizante. A auséncia simbdlica do episddio “San Junipero” é compensada
pelo excesso do espelho como fendmeno simbdlico.

O espelho negro bem pode ser considerado como uma analogia para os
nossos telefones celulares e suas telas escuras que, hoje, ja dominam nossas
acoes, mediam nossas relacoes e uma série de elementos da nossa vida, que vai
do trabalho ao consumo. Para além das possibilidades do simples comunicar,
o espelho negro parece ser também nosso portal para o futuro®. O espelho e
suas rachaduras figuram como um mito ao contrdrio, pois, ao passo que Per-
seu mostra o espelho para Medusa e ela vira pedra com sua propria imagem,
Black Mirror lanca diante de nds o espelho nao para que nds nos transforme-
mos em pedra, mas para que acordemos do sonho da tecnociéncia e voltemos
a visao para nossa humanidade, assim como o tema benjaminiano de buscar

15 O episédio “San Junipero” é o quarto da terceira temporada (11° no cdmputo geral de epi-
sédios da série). Foi disponibilizado para os assinantes do servico Nefflix em 21 de outubro
de 2016, juntamente com os outros cinco episédios da tfemporada.

16 O episédio “Queda Livre” (primeiro episédio da terceira temporada) apresenta vividamente
o cendrio onde os individuos avaliam e sdo avaliados por meio de aplicativos de celular e o
status que obtém possibilitam (ou restringem) acesso a determinados lugares e servicos. Jor-
nais e revistas apontam que iniciativas de algum modo semelhantes & estdo em curso no
mundo inteiro (Chiu, 2019; Hatton, 2015).

Valéria Cristina Pereira da Silva  Givaldo Ferreira Corcinio Junior

O lugar ontolégico em San Junipero

Imagindrios tecnocientificos Il

261



na alegoria do poeta ou no anjo da histdria para que pudéssemos despertar do
sonho da modernidade e do progresso:

Hd um quadro de Klee que se chama Angelus Novus. Representa um anjo
que parece querer afastar-se de algo que ele encara fixamente. Seus
olhos estao escancarados, sua boca dilatada, suas asas abertas. O anjo da
historia deve ter esse aspecto. Seu rosto esta dirigido para o passado.
Onde nds vemos uma cadeia de acontecimentos, ele vé uma catastrofe
Unica, que acumula incansavelmente ruina sobre ruina e as dispersa a
nossos pés. Ele gostaria de deter-se para acordar os mortos e juntar os
fragmentos. Mas uma tempestade sopra do paraiso e prende-se em suas
asas com tanta forca que ele nao pode mais fechd-las. Essa tempestade o
impele irresistivelmente para o futuro, ao qual ele vira as costas, en-
quanto o amontoado de ruinas cresce até o céu. Essa tempestade € o que

chamamos progresso. (Benjamin, 1994, p.226)

Espelhos também sao portais: a literatura e o cinema estao repletos de
histdrias nas quais a personagem entra pelo espelho para viver na fantasia,
como € o caso da Alice de Lewis Carroll (2002), ou de monstros e fantasmas
que saem de espelhos. Por vezes, esses portais ficam intactos quando sdo atra-
vessados, como se 0s seres que 0s acessam estivessem passando em meio li-
quido, fluido, como se emergissem de uma fonte d'dgua profunda.

O espelho € essa terra de ninguém entre a vida concreta de todos os dias
e lugar do sonho. O poeta atravessa-o quando quer e, porque nio € lou-
co, liga constantemente através da magia das palavras as duas vertentes
do espelho. Cocteau, que inventa luvas capazes de liquidificar os espe-
lhos, diz que eles sao “as portas por onde a morte vai e vem”, ndo a mor-
te da aniquilacdo, mas a promessa de um outro lugar, de uma noite

luminosa do outro lado do real [...]. (Bonnet, 2016, p.356)

Como observamos, ha uma relacdo entre o espelho, a dgua e morte, te-
mas profundamente trabalhados em Bachelard (1997) em A dgua e os sonhos.
Aqui relembramos o tema e a imagem de Caronte: mas para onde levaria o
Caronte do espelho negro? Bonnet (2016, p.363-364) estabelece que hd toda
uma geografia de fantasmas associada aos estilhacos de espelho e as metdforas
do espelho podem servir de barqueiro.

Valéria Cristina Pereira da Silva  Givaldo Ferreira Corcinio Junior

O lugar ontolégico em San Junipero

Imagindrios tecnocientificos Il

262



Black Mirror tem como identidade visual um espelho partido, cujo trincado
pode ser interpretado, em sua polissemia, também como uma barreira ou inter-
dito para a entrada, uma cerca para quem esta fora do portal e ainda como mito
invertido: o barqueiro do espelho negro nos conduziria, através de sua narrativa,
para uma realidade metafisica que pudesse ser vista de fora do espelho. Uma vez
quebrado o espelho, estaria impedido o transito entre o mundo real e seu “inver-
so". Todavia, como afirma Bachelard (1993) acerca do complexo de Caronte, ndo
ha barqueiro da ventura, assim o espectador também é “culpado’, ou seja, estd
envolvido no jogo, mas tem a oportunidade de ver a si mesmo como reflexo.
Conforme Bonnet (2016), o segredo que o homem procura no espelho € o conhe-
cimento interior e ao deparar-se com o horror de conhecer a si mesmo, o espelho
racha. Tal experiéncia integra o feixe de aprendizados diante do espelho. No epi-
sddio “San Junipero”, a personagem Kelly passa por esse aprendizado e pelo es-
tranhamento que ele acarreta no momento em que ataca o espelho no banheiro,
rompendo-o com um soco, o qual é seguido pela reconstituicao do espelho. De-
parar-se consigo mesmo diante do espelho no “céu virtual” ndo possibilita fuga
ou rompimento, mas a recomposicao da imagem de si mesma.

O espelho acumula ao longo da histdria, uma multiplicidade de senti-
dos, sejam eles simbdlicos, metafdricos, semiodticos ou imagindrios e, de acor-
do com Bonnet (2016), os significados do espelho foram se transformando ao
longo do tempo. O sentido do espelho mistico primordial foi cedendo lugar a
um sentido moral que problematiza a dialética da aparéncia-esséncia, e muito
recentemente é incorporado o elemento identidade nessa equagao. A mutagio
da sensibilidade dos espelhos opera uma passagem entre o mistico, o magico
para uma condicdo psicoldgica, que faz com que tudo que esta dentro do espe-
lho esteja igualmente em nossa consciéncia. A visao estd no cerne da reflexao
também como atividade do pensamento.

4. Consideracoes finais

As obras de ficcao sao fundamentais como espelhos que refletem o nosso
tempo, a nossa alma, os nossos sonhos e as bases culturais da sociedade. O ima-
gindrio tecnocientifico contemporaneo parece estar fortemente comprometido
com a distopia e as imagens a ela relacionadas, implicando tal imbricamento em
um concepg¢ao de que as utopias sao irrealizdveis, diversamente das distopias,

Valéria Cristina Pereira da Silva  Givaldo Ferreira Corcinio Junior

O lugar ontolégico em San Junipero

Imagindrios tecnocientificos Il

263



plenamente possiveis. Observamos, seja no episodio “San Junipero’, seja na série
Black Mirror como um todo, uma tensdo dialética entre o simbolismo do espelho
e a metdfora da deformacao para revelar uma realidade mais profunda.

No episddio, o vazio simbdlico faz refletir, serve de algum modo como
hipérbole para o pensamento, pois abre-se ao questionamento: qual o sentido de
um céu ou um paraiso sem transcendéncia? Qual o significado dessa “eternida-
de eletrénica” humana ou pds-humana? Mas também podemos levar a cabo ou-
tras perguntas tais como: San Junipero nao seria também a metdfora de um
habitar atdpico de que aborda Felice (2009), no qual ja estamos sem perceber?
Buscamos abordar “San Junipero” em sua perspectiva ontoldgica, sinalizando,
em diversas narrativas culturais, equivalentes simbdlicos, aos quais nos depara-
mos com o esvaziamento do lugar ficcional, enquanto espago ontoldgico e sim-
bolico, mas bem adequado a reflexao e a percepc¢ao do nosso proprio tempo.

Esse esvaziamento também corrobora o questionamento em relacao a
uma reconfiguracao do olhar cotidiano como a viagem que € exigida dos indi-
viduos para alcancar o topos elevado de uma transcendéncia pds-morte, presen-
te nas narrativas sagradas: ela deixa de ser fruto de uma jornada pessoal para
ser uma acao mediada por um complexo técnico, que lanca mao de um anseio
ancestral, caracterizado por esse lugar utdpico denominado céu, para realizar
uma reproducao das vivéncias do individuo dentro de certas condi¢oes contro-
ladas e direcionadas previamente sob a programacao informacional.

Mesmo que esse céu possibilite (re)viver memorias desejadas sem ter
que “beber do Lete”, podendo entao o individuo ter experiéncias como do anjo
de Baudelaire (2010) que se regozija em viver como os mortais, experimentan-
do sua condi¢ao “pouco nobre” e podendo ser vil ou sérdido. Podemos perceber
que romper com esse cotidiano, transpor os limites do sujeito e de sua vivén-
cia, € ainda uma busca que faz o individuo buscar algum além. Nao dispensa-
mos o Caronte, nem reconfiguramos a rota derradeira para um lugar (muito)
diverso daquele que os antigos buscavam, mas a medida que reduzimos a nos-
sa capacidade de vislumbrar mundos possiveis que nos desafiem a aceitar mais
do que nos oferece o “espelho negro”, mais presos ao tempo vivido e a memdria
do que conhecemos estaremos. Romper com espelho seria um caminho de ver
para além do reflexo, que apenas repete o que estd em seu proprio campo de
visao. Nao é essa a maldicao de todo aquele que fica preso no espelho da eter-
nidade: repetir indefinidamente o que fez?

Valéria Cristina Pereira da Silva  Givaldo Ferreira Corcinio Junior

O lugar ontolégico em San Junipero

Imagindrios tecnocientificos Il

264



Referéncias

BACHELARD, Gaston. A dgua e os sonhos. Sdo Paulo: Martins Fontes, 1997.
BACHELARD, Gaston. A poética do espago. Sao Paulo: Martins Fontes, 1993.

BAUDELAIRE, Charles. O esplim de Paris: pequenos poemas em prosa. Sao Paulo:
Martins Claret, 2010.

BAUDRILLARD, Jean. A ilusdo vital. Rio de Janeiro: Civiliza¢ao Brasileira, 2001.

BENJAMIN, Walter. Obras escolhidas III: Charles Baudelaire um lirico no auge do
capitalismo. Sao Paulo: Brasiliense, 1989.

BENJAMIN, Walter. Obras escolhidas: Magia e técnica, arte e politica. Sdo Paulo:
Brasiliense, 1994.

BONNET, Sabine Melchior. Histdria do Espelho. Orfeu Negro: Lisboa, 2016.
BRANDAO, Junito de Souza. Mitologia grega. R], Petrépolis: Vozes, 1986.
BULFINCH, Thomas. O grande livro da mitologia. Sao Paulo: Madras, 2018.
CAMPBELL, Joseph. O poder do mito. Sao Paulo: Palas Athenas, 1990.

CARROLL, Lewis. Aventuras de Alice no Pais das Maravilhas & através do espelho. Rio de
Janeiro: Jorge Zahar, 2002.

CENTENQO, Yvette. “A cidade-jardim dos alquimistas”. In CENTENO, Yvette (org.) O
imagindrio da cidade — compilacdo das comunicac¢des apresentadas no Coldquio sobre
o Imagindrio da Cidade em Lisboa, 1985. Lisboa: Acarte, 1989, p.249-265.

CHIU, Karen. “China’s social credit system is becoming a reality”. In Abacus.
Disponivel em: <www.abacusnews.com/digital-life/chinas-social-credit-system-
becoming-reality/article/3017971>. Acesso em: 13 abr. 2020.

DANIELS, Mark. A histdria da mitologia. Rio de Janeiro: Valentina, 2017.
DURAND, Gilbert. A fé do sapateiro. Brasilia: UnB, 1995.
DURAND, Gilbert. Campos do imagindrio. Lisboa: Instituto Piaget, 1996.

DURAND, Gilbert. As estruturas antropoldgicas do imagindrio. Sdo Paulo: Martins
Fontes, 1992.

ECO, Umberto. Sobre os espelhos e outros ensaios. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1989.

FELICE, Massimo Di. Paisagens pds-urbanas: o fim da experiéncia urbana e as formas
comunicativas do habitar. Sio Paulo: Annablume, 2009.

FEUILLET, Michel. Lexique Des Symboles Chrétiens. Paris: PUF, 2010.

HATTON, Celia. “China ‘social credit’: Beijing sets up huge system”. In BBC News.
Disponivel em: <www.bbc.com/news/world-asia-china-34592186>. Acesso em: 13
abr. 2020.

LUCAS, Maria Clara de Almeida. A cidade celeste na hagiografia medieval portuguesa. In
Yvette (org.). O imagindrio da cidade — compilacdo das comunicacoes apresentadas no
Coldquio sobre o Imagindrio da Cidade em Lisboa, 1985. Lisboa: Acarte, 1989,

P.77-105.

Valéria Cristina Pereira da Silva  Givaldo Ferreira Corcinio Junior

O lugar ontolégico em San Junipero

Imagindrios tecnocientificos Il

265



MATRIX. Direcao: Lilly e Lana Wachowski. EUA: Village Roadshow Pictures e
Silver Pictures, 1999. 1 DVD (138 min), son., color.

MIRANDA, Bruno Soares. Em busca da graga: aspectos da espiritualidade medieval
portuguesa. 2018. Tese (Doutorado em Historia Social) — Faculdade de Filosofia, Letras
e Ciéncias Humanas, Universidade de Sdo Paulo, Sao Paulo, 2018. doi:
10.11606/T.8.2019.tde-25022019-104935. Acesso em: 21 abr. 2020.

NUNES, Ana Carolina Assis. Entres redes neurais naturais e artificiais: estudo
antropoldgico sobre humanidade e inteligéncia artificial em algumas revistas brasileiras.
2018. 154 f. Dissertacao (Mestrado em Antropologia Social) — Universidade Federal
de Goids, Goiania, 2018.

O LIVRO DE ELI Diregao: Albert e Allen Hughes. Producao: Joel Silver, Denzel
Washington, Broderick Johnson, Andrew A. Kosove, David Valdes. EUA: Silver
Pictures e Alcon Entertainment, 2010. 1 DVD (117 min), son., color.

SAN JUNIPERO (temporada 3, ep. 4). Black Mirror [Seriado]. Dire¢do: Owen Harris.
California/EUA: Netflix, 2016. 1 video (61 min), son., color.

SAN JUNIPERO. In Wikipedia. Enciclopédia Livre. Disponivel em: <https://pt.
wikipedia.org/wiki/San_Junipero>. Acesso em: 5 fev. 2020.

WAYWARD Pines [Seriado]. Dire¢do: M. Night Shyamalan. Produgio: Ron French.
Columbia Britanica/EUA: Blinding Edge Pictures, De Line Pictures, Storyland e FX
Productions, 2015. Son., color.

WUNENBURGER, Jean-Jacques. O imagindrio. Sao Paulo: Edi¢cdes Loyola, 2007.

Valéria Cristina Pereira da Silva  Givaldo Ferreira Corcinio Junior

O lugar ontolégico em San Junipero

Imagindrios tecnocientificos Il

266



Tecnociencia trascendental:
imaginarios diairéticos en la
ficcion mexicana contemporanea

Luis Alberto Pérez-Amezcua!'

1 Profesor-investigador titular adscrito al Departamento de
Artes y Humanidades del Centro Universitario del Sur de
la Universidad de Guadalajara (México). Sus investiga-
ciones se orientan al estudio de las reelaboraciones de
mitos antiguos en literatura, series de televisién, pelicu-
las, cémics y medios alternativos de entretenimiento des-
de la perspectiva de la mitocritica y el estructuralismo fi-
gurativo. E-mail: perez.amezcua@academicos.udg.mx.

Luis Alberto Pérez-Amezcua

Tecnociencia trascendental

Imagindrios tecnocientificos Il

267



Introduccion

La reciente realizacion y lanzamiento de la serie web Diablero (Tébar;
Cravioto, 2018) que produjo y actualmente distribuye Netflix (abril de 2020)
es de suma relevancia para los estudios actuales de consumo cultural de Amé-
rica Latina por lo menos por dos razones. Una, porque ha permitido que se
lleve al medio de televisidn bajo demanda mds importante y de mayor alcance
del mundo (Clark, 2020) una historia que convoca a la mitologia azteca y sus
dioses y, con ello, a un conjunto importante del universo imaginario mexica-
no, situado en un continente bdsicamente olvidado en términos mitologicos
por la industria cultural dominante. Dos, porque al tratarse de un trabajo de
produccidn colectiva hipermoderna con showrunners, numerosos guionistas,
directores y otros colaboradores (Lipovetsky; Serroy, 2009), asi como por ser
un trabajo altamente intertextual, se pone en movimiento una serie de temas
(v mitemas) que forman parte de lo que podria denominarse “Universo Diable-
ro” (Huerta, 2019), semejante — guardada naturalmente toda proporcion - al
que se ha llamado Universo Cinematografico Marvel, que ha convocado a la
mitologia ndrdica en segmento de expansion (Thor, Odin, Loki).

Este Universo Diablero, en tanto dinamizacién temdtica y mitémica, se
corresponde al menos en parte, y esto es lo que aqui se postula, con lo que Gil-
bert Durand (2003) identificd con el concepto de “tdpica sociocultural”, que se
puede comprobar de forma empirica precisamente por la dinamizacién en dife-
rentes productos y en diferentes medios de una serie de inquietudes culturales
colectivas. De manera general, una tdpica sociocultural es “un lugar puntual (to-
pos) [que] constata un ‘espesor’, un ‘sistema’ de tensiones o de antagonismos |...]
Aun incluso en corte delgado, el capital de imaginario de una instantdnea socio-
cultural aparece como complejo, plural y sistémico” (Durand, 2003, p.116). Si
este concepto opera en lo general, es posible unir al método el concepto de mi-
toandlisis para que opere en lo particular, en virtud de que éste “intenta entrever,
detras de los ejemplos concretos de la mitocritica textual, el juego dindmico
gracias al cual una agrupacion humana vinculada por un destino cultural trami-
ta sus temores y sus deseos, sus puntos de vista y sus visiones del mundo, para
constituir el alma por la cual se identifica y sobrevive en cuanto a tal a través de
los avatares y de las vicisitudes del devenir” (Durand, 2013, p.14).

Luis Alberto Pérez-Amezcua

Tecnociencia trascendental

Imagindrios tecnocientificos Il

268



Por otra parte, la cultura de masas contempordnea mexicana no se en-
tiende del todo si no se toma en cuenta la importancia que han tenido las
historietas, “pepines” o cdmics para el desarrollo de su imaginario desde prin-
cipios y especialmente a mediados del siglo pasado. Este soporte de la histo-
rieta ha sido sumamente popular en México y ha alcanzado tirajes millonarios
(Aurrecoechea Herndndez, 2015), contribuyendo asi a la educacion sentimen-
tal, politica y cultural del mexicano. Sobre este tema, varios investigadores han
ofrecido ya suficiente evidencia, como demuestra Sara Potter (2019, p.146-
149). Es necesario mencionar la relevancia de la historieta porque Edgar Cle-
ment, el autor que aqui prioritariamente se estudia, proviene de ese nicho
creativo: se trata de alguien que empezo a leer historietas desde nifio (José
Luis H., 2014) y que publico sus primeros trabajos en episodios para la revista
Gallito Cémics, emblema de la historieta mexicana moderna independiente
(Del Real, 2010).

Asi, por la importancia que tiene la movilizacion del imaginario mexi-
cano contempordneo y su tdpica sociocultural en el espacio del consumo glo-
bal, creo que se justifica este estudio sobre las novelas graficas Operacicn
Boltvar y Kerubim y otros cuentos, de Edgar Clement, desde el punto de vista
simbolico, puesto que son la base del Universo Diablero y porque ademas tie-
nen la forma, el modo visual de las historietas y los comics.

Tecnociencia y regimenes
del imaginario

Gilbert Durand — con base en las ideas del epistemdlogo Gaston Bache-
lard, por una parte, y del tecndlogo André Leroi-Gourhan, por otra — siempre
hizo énfasis en que las ciencias humanas deberian notar la importancia del ima-
ginario para la expresion y desarrollo de cualquier tipo de discurso, incluido el
cientifico. Desde Las estructuras antropoldgicas del imaginario (1960) hasta Lo ima-
ginario (1994), es decir, por mucho mds de treinta afios, el fildsofo francés no
dejo de insistir en que era posible observar los modos en que los cientificos — en
tanto miembros de la especie Homo sapiens — generan sus ideas a partir de sus
adscripciones personales a alguno de los regimenes de su arquetipologia gene-
ral (nocturno o diurno) o a sus estructuras (heroicas, sintéticas o misticas), pro-
puestos ya hace mucho tiempo en el primero de los libros mencionados.

Luis Alberto Pérez-Amezcua

Tecnociencia trascendental

Imagindrios tecnocientificos Il

269



Uno de los ejemplos que ofrece Durand para mostrar la manera en que
la ciencia moderna usa las imdgenes para formarse e incluso contradecirse (a
pesar de que Bachelard haya establecido antes que ésta solo se formaba repu-
didndolas) es el de la afirmacion del epistemologo Georges Canguilhem, quien

hacia notar que en biologia, por ejemplo, la busqueda y el eventual
descubrimiento dependian del régimen de la imagen en la cual éstos
se inscribian: “sea la imagen de una substancia pldstica fundamental,
sea una composicion de partes de atomos...” estancos e individualiza-
dos. El antagonismo, que va hasta la incomprensién entre citélogos
(los que parten del estudio de la célula), mds o menos mecanicistas, e
histdlogos (los que parten del conjunto de un tejido) adeptos del con-
tinuo, sélo es debido, segun parece, a la valorizacion positiva (citdlo-
gos) o negativa (histdlogos) dada a la imagen de una membrana celular.
(Durand, 1994, p-88)

Cabe hacer notar cdmo una sola imagen puede determinar el trabajo de
grupos o comunidades cientificas completas, pero lo que interesa mds aqui
rescatar, por los propdsitos de este trabajo, es la dependencia “de la busqueda
y eventual descubrimiento” del régimen de la imagen. Es necesario recordar
que, a vez, la identificacion del régimen de la imagen proviene de la clasifica-
cion de los simbolos, que los reveld como “regimenes antagénicos bajo los
cuales se ordenan las imagenes” (Durand, 2007, p.124).

En el caso de este trabajo, se siguen las ideas de Durand sobre el régi-
men de la imagen para cotejar no como los cientificos asimilan una imagen,
sino como los artistas mexicanos que integran el Universo Diablero han asi-
milado los discursos tecnocientificos para desarrollar sus trabajos creativos a
partir de estas imdgenes y analizar cdmo se han dado estos intercambios in-
cluso de forma antagdnica, de manera parecida a como lo hacen los citélogos
y los histdlogos del ejemplo. Desde ahora se puede adelantar que lo que pro-
pongo es que el régimen de las obras de Clement es diurno y por lo tanto
distinto, por ejemplo, al régimen nocturno de la serie Diablero, aunque com-
partan muchos de sus temas y mitemas. Se procede, pues, a la inversa, pero
con la esperanza de que la elucidacién de estos antagonismos acabe mostran-
do que se trata de una dialéctica integradora en las que las oposiciones son
solo términos operativos para la explicacidn cientifica.

Luis Alberto Pérez-Amezcua

Tecnociencia trascendental

Imagindrios tecnocientificos Il

270



Gilbert Durand propuso, en Las estructuras antropoldgicas del imaginario,
que era necesario vincular las ciencias humanas con las ciencias bioldgicas
(fisiologia) para abarcar todo el “trayecto antropoldgico”, y bajo esta premisa
guio todas sus teorias (Durand, 2004, p.50-54). Del mismo modo, para plan-
tear su llamado “método de convergencia’ (p.45) se inspiro “en los bellos tra-
bajos de Leroi-Gourhan, no sélo porque nuestra investigacidn coincide con
algunas grandes clasificaciones tecnoldgicas, sino también porque el tecndlo-
go ha dado a su estudio un cardcter prudentemente ahistorico” (p.55). Para
crear su clasificacion (que daria paso a su propuesta hermenéutica, denomina-
da estructuralismo figurativo primero y mitocritica después) se basé en la in-
formacion disponible en aquel tiempo sobre los reflejos dominantes que
estudid el neurodlogo Vladimir Betcherev hace casi un siglo. En su libro funda-
cional, Durand presenta una organizacion simbdlica de lo imaginario — una
arquetipologia — compuesta por dos grandes regiones o regimenes de imdge-
nes, el diurno y el nocturno que consideran, pues, tanto lo antropoldgico como
lo psicoldgico y lo tecnolodgico, entre otros aspectos que le permitieron encon-
trar una via que llevaria mds tarde a la mitocritica, “un método de critica li-
teraria o artistica que centra el proceso comprensivo en el relato mitico
inherente [...] a la significacion de todo relato”. Para Durand, el mito es un re-
lato simbdlico que coordina una serie de “entidades simbdlicas” (Durand, 2013,
P-341-342). Notese pues, que el régimen de la imagen estard determinado en
gran medida por el simbolo, un simbolo que, muchas veces, estard indicado
por una imagen tecnoldgica: el cetro, la espada, la copa, la rueda, el basto, el
denario, etcétera. Algunos de estos, como puede notarse, son objetos contun-
dentes, recipientes o cortantes.

No opuestos, sino siempre complementarios, estos regimenes, a su vez,
se dividen en estructuras. El primero, el régimen diurno, esta compuesto por
las estructuras llamadas esquizomorfas o heroicas, que se basan en el reflejo
dominante postural, que es el que nos ha llevado a ponernos de pie. Es proba-
blemente el régimen imaginario que provoco la existencia del Homo erectus.
Segun el autor, “Betcherev y su equipo ponen en evidencia en el recién nacido
dos dominantes reflejas: la de ‘posicidn’, que hace que la verticalidad y la
horizontalidad sean privilegiadas, y que cualquier perturbacidn de la pos-
tura (vuelco brutal, caida...) provoque un reflejo postural dominante” (Durand,
2000, p. 62). Estas estructuras comprenderan conceptos como idealizacion,
geometrismo y antitesis que el autor explica en el marco de su tipologia y que
relaciona con este particular reflejo dominante postural, que a su vez serd

Luis Alberto Pérez-Amezcua

Tecnociencia trascendental

Imagindrios tecnocientificos Il

271



constitutivo de los simbolos clasificados como teriomorfos, catamorfos, diai-
réticos, ascensionales y espectaculares de los que por espacio no hablaremos
aqui, salvo de los diairéticos. Destaca, pues, que esta teoria propone la existen-
cia de unarelacion intima e insoslayable entre la realidad bioldgica del hombre
y el mundo de los objetos, los arquetipos y sus simbolos.

El segundo régimen, el nocturno, estd compuesto por dos grupos de
estructuras: las sintéticas (con conceptos como coincidencia, dramatizacion,
historizacién y progreso parcial o total) relacionadas con el reflejo copulativo
y constitutivas del simbolismo ciclico. El reflejo copulativo o sexual conlleva
las actividades relacionadas con la friccion e imaginariamente tiene un senti-
do de integracién, de unién de los contrarios. Es el que ayuda a relacionar, a
producir analogias. A través de la idea de comunion nace la idea del movi-
miento y del ritmo. Durand advierte que esta dominante solo ha sido estudia-
da en el caso de animales adultos (la rana macho) y que “el psicoanalisis nos ha
acostumbrado a ver en la pulsidon sexual una dominante muy poderosa en la
conducta del ser vivo. Estos esquemas motores del acoplamiento son organi-
zaciones innatas [...] que dependen de la maduracion de conexiones nerviosas
hasta entonces latentes en la estructura innata del organismo” (Durand, 2000,
p-62). Se trata de un régimen que connota la regeneracion y la herencia, orien-
tado a la supervivencia de la especie, pero también al ideal imaginario que
bien puede resumirse con el mito del androgino.

Por ultimo, las estructuras misticas o diseminatorias, también del régi-
men nocturno, estdn relacionadas con el reflejo digestivo y son constitutivas
de los simbolos de inversion e intimidad. Esta “gran dominante, la de ‘nutri-
cion’, se manifiesta por los reflejos de succion labial y de orientacion adecuada
de la cabeza. En los dos casos, todas las reacciones extraiias al reflejo domi-
nante se encuentran inhibidas, o al menos retardadas” (Durand, 2000, p.62).
(Una mds amplia explicacién del funcionamiento de estos reflejos dominantes
y su relacion con el imaginario se expone en Durand, 2004, p.54-66.)

Soy consciente de que las particularidades de estos regimenes y de sus
estructuras no pueden explicarse suficientemente en tan poco espacio y de
que sin duda dejan mas huecos de los que llenan, pero es indispensable al
menos mencionarlos para exponer que son la base de la aplicacion practica
que Durand hard mitocriticamente mediante un andlisis de la “orientacién”
imaginaria de algunos pintores célebres: Durero, Rubens, Rembrandt y el

Luis Alberto Pérez-Amezcua

Tecnociencia trascendental

Imagindrios tecnocientificos Il

272



Bosco. Dado que para él “[1]a problematica de la estética y de la critica de arte
no difiere mucho de la de las ciencias del hombre, de la antropologia entera”
(Durand, 2013, p.130), en su analisis mitocritico mostrara el modo en que la
creacion artistica es una configuracion dindmica de estructuras tales como las
que he mencionado lineas arriba. Para su demostracion se atiene a tres gran-
des “zonas de explicacidon”: el tema, el estilo y el régimen de la imagen, “se-
fialado [este ultimo] por motivos simbdlicos y que indica las inclinaciones
imaginarias subjetivas, el ‘cardcter’ imaginal del autor” (Durand, 2013, p.130).
Esla ultima de estas zonas la que nos interesa aqui, pues la aplicacién del con-
cepto de régimen resulta novedosa en el mundo de la critica literaria en Méxi-
co y porque ademds tiene que ver con trabajos que combinan no solo lo
textual sino también lo grafico.

Son tiempos oscuros: el universo
simbodlico de Edgar Clement

Sin duda el Maestro en Narrativa Grafica (MNG) Edgar Clement (1967)
es el mds importante de los autores que han conformado con sus trabajos el
Universo Diablero (UD). Propongo que su contribucidn, de hecho, es la base
que ha permitido la consolidacién del mismo con la puesta en pantalla de la
serie de television y una explotacidon comercial mds amplia®. De formacion
autodidacta, Clement ha creado una obra con un estilo personal bien definido
y con una clara orientacidn contracultural. Sus trabajos cuestionan al poder
colonial y postcolonial, la violencia que se genera a consecuencia del narcotrd-
fico y el imperialismo comercial neoliberal, especialmente el estadounidense.
La atencidn creativa y critica de Clement — como atinadamente advierte
Sara Potter (2019) — es generada por el ambiente sociocultural que se vivia en

2 Obscura Studio publicé en 2019 el primer nimero del cémic Mundo Diablo, “antologia de
fantasia sobrenatural y folclore mexicano” (www.imagyx.com/film/mundo-diablo), compues-
to por siete historias que expanden el universo creado por Haghenbeck y Clement. Lo intere-
sanfe es que se suman ofro escrifor mexicano, Homero Rios, y un grupo de artistas naciona-
les. Es de notar que la portada es de Clement y que incluye un circulillo para promover las
ventas que dice: “Basada en la exitosa novela El diablo me obligé por FG Haghenbeck”. A
partir de este cémic, Horacio Garcia Rojas, el actor que inferpreta a Elvis Infante en la serie
Diablero, realizé cuatro videos a partir de cuatro de las sietes historias en los que incluyé su
voz, en un ejemplo mds de dinamizacién global del UD. Véase, por ejemplo, “Nada que
declarar” en <www.youtube.com/watch2v=gm{3zL7Fmug>.

Luis Alberto Pérez-Amezcua

Tecnociencia trascendental

Imagindrios tecnocientificos Il

273



Norteamérica en 1994, afio en que se firmo el Tratado de Libre Comercio de
América del Norte (TLCAN). Lo que también hay que advertir es que ese mis-
mo afio se despertd un dnimo combativo en México con la emergencia del
Ejército Zapatista de Liberacidn Nacional (EZLN), que significé un evento his-
tdrico para el pais y que marco sin duda la obra de Clement asi como la de
otros artistas de la época, pues se trataba de un México cansado y desencanta-
do que habia soportado ya mds de setenta afios del gobierno del PRI, en un
periodo que fue denominado como “la dictadura perfecta’.

El proyecto de Operacién Bolivar comenzo a fraguarse precisamente en
ese ano, como el mismo autor comenta en la breve y coloquial nota biografica
que incluye al final de su libro. Es relevante el hecho de que este trabajo fue
desarrollado gracias a una beca del gobierno mexicano “en el drea de pintura”
(algunas de sus referencias intertextuales tienen que ver con esta disciplina
artistica) pero lo es mds que se haya dado en un contexto sociohistdrico de
enorme dinamismo imaginario como ese. Es ademds interesante que su autor
sea consciente de que se trata de una creacidn particular. De acuerdo con Ra-
fael Acosta, Clement anotd en su blog (que se llamaba Las guerras oniticas pero
que ya no existe) lo siguiente: “mi universo debe entenderse como una alegoria
de la realidad, no como la realidad” (Acosta, 2011, p.152). De este modo, queda
claro que hay tanto una intencidn alegdrica como una de serialidad, lo que
implica la utilizacidn sistemadtica de temas y personajes, intencion que sin
duda ha estimulado la intertextualidad del Universo Diablero.

En términos del andlisis que interesa realizar aqui, es sumamente sig-
nificativo que Operacion Bolivar — especie de Urtext, insisto — dé inicio con
una seccion llamada “Introduccidn al profano lector” en la que se halla la
siguiente aseveracion: “Cuando nuestros ancestros espafioles arribaron al
continente no vinieron solos, con ellos vinieron sus dioses y sus ejércitos
de dngeles armados” (Clement, 2010, p.1)%. Es relevante que las armas angeli-
cales aparezcan explicitamente mencionadas desde el comienzo, pues como

3 Dado que ni la edicién de 1999 (Ediciones del Castor) ni la de Caligrama (que es con la que
trabajo en este capitulo) tienen numeracién, yo he hecho una a partir de la “Introduccién al
profano lector”. También, aprovecho para aclarar aqui que el apellido del autor aparece en
la edicién de 1999 con tilde, Clément, que es lo que ha originado que algunos otros acadé-
micos lo hayan utilizado de ese modo, como Acosta o Potter, ya citados. Yo opto por la es-
critura sin tilde porque las ediciones més recientes [y més cuidadas) lo anotan asi incluso en
las cédulas de las pdginas legales y ademds porque son con las que aqui se trabaija.

Luis Alberto Pérez-Amezcua

Tecnociencia trascendental

Imagindrios tecnocientificos Il

274



Lotman sefiala, a las categorias de inicio y fin hay que prestarles siempre es-
pecial atencion: “The beginning has a defining and modeling function” - in-
dica el semiotico ruso — “as the fundamental boundary |[...] typical for many
myths or texts” (Lotman, 1977, p.212).

Asi, desde un punto de vista etnogrdfico, en la pieza de Clement se ad-
mite el mestizaje al reconocer a los espafioles como “nuestros ancestros”, y
desde un punto de vista mitoldgico, se asienta un imaginario en el que los dn-
geles, seres trascendentales, utilizan herramientas tal y como lo hacen los seres
humanos. Es desde luego natural que la imaginacion se atenga a ciertos limites
y se apegue a ciertas orientaciones. En la ciencia ficcidn, por ejemplo, ejercicio
narrativo orientado hacia el futuro, las tecnocapacidades humanas o incluso las
roboticas se atienen a lo dictado por el imaginario cientifico en el que la obra
del género fue creada. Por ejemplo, la representacidn de las computadoras, por
lo general, se cifie a la idea de que estas funcionan siempre con un monitor, por
mads espectacular que éste sea o sin importar el material de que esté hecho; los
teléfonos celulares llegan ya a las videollamadas, pero siguen pensando en un
aparato, en un dispositivo externo al cuerpo. Este tipo de limites esquemdticos
pueden identificarse mejor en las obras mds antiguas, en las que, confrontada
con la actual, la tecnologia resulta anacrdnica o hasta inverosimil.

Regresando al incipit de Operacidn Bolivar, es preciso hacer notar que en
éste también se establecerd uno de los simbolos principales que orbitard en
toda la obra: el de la espada. Apenas en el segundo parrafo se lee lo siguiente:
“Para nuestros ancestros indios los dngeles no fueron los actuales vendedores
de incienso, fueron los emisarios de la destruccion. Entre la espada de Cortés
y la de San Miguel Arcdngel no existia ninguna diferencia, y ninguna de las
dos cortd de tajo las raices” (Clement, 2010, p.1). Como puede observarse en
esta cita, el autor completa por una parte la genealogia con la mencién de los
“ancestros indios” y por otra equipara el efecto del instrumento de conquista
perteneciente tanto a un poder humano como a uno celestial en un pueblo que,
sin embargo, resiste dicho embate, tenacidad que se expresa breve pero con-
tundentemente con la frase “ninguna de las dos cortd de tajo las raices”. La
espada aparece también en el escudo de la Inquisicion que el autor incluye
como vineta. Esto hace que, sin texto de por medio, la espada se sume a la de
Cortés y la de San Miguel Arcangel, pero ahora ostentada por una institucion.
La espada en el escudo de la Inquisicion, que aparece a un lado de la cruz, sig-
nifica el trato a los herejes; del otro lado aparece una rama de olivo, pero éste

Luis Alberto Pérez-Amezcua

Tecnociencia trascendental

Imagindrios tecnocientificos Il

275



es un simbolo que no sera repetido, es decir, no sera un simbolo dominante,
como el de la espada. Es oportuno recordar que tanto para el andlisis semioti-
co como para el mitocritico es muy importante la repeticion (Lotman, 1977,
p-104 et seq.) o la redundancia (Durand, 2012, p.107 et seq.).

En una novela gréfica es necesario prestar atencién no solo a los dife-
rentes niveles narrativos sino a los diferentes lenguajes. Del mismo modo, en
el caso de un trabajo transmedia como este, es preciso prestar atencion a las
repeticiones no solo en una obra, sino en el conjunto intertextual. En el caso
del Universo Diablero, por ejemplo, existe una redundancia importante en el
caso del simbolo de la espada, que aparecerd también en el inicio de Kerubim y
otros cuentos. Narrativa grdfica para adultos, de 2007, también de Edgar Clement.
La redundancia provocada por la espada se reitera en el capitulo titulado, pre-
cisamente, “LEED. La espada de Dios". Se trata de uno de los dos mds extensos
del libro, solo después de “Kerubim”. El relato empieza asi:

Cuando los conquistadores llegaron no venian solos... con ellos vinieron
sus dioses, y sus legiones de dngeles armados. Y al frente de ellos Miguel
Arcangel. El temible General. Aquel que enviara a Luzbel Arcangel al infra-
mundo. Pero cuando Miguel arrivé [sic] ya venia vendido a La Corona de

los hombres, y con su espada servia a esos intereses. (Clement, 2007, p.11)

Como puede apreciarse, la primera frase de ese capitulo retoma la idea
de la primera de Operacidn Bolivar que ya se comento, pero ahora se habla de
“conquistadores” en vez de “ancestros” — en general, Kerubim y otros cuentos es
un libro mas escéptico y duro, que critica dcidamente el hiperconsumo en el
neoliberalismo - y de “legiones” en vez de “ejércitos”. La paradoja de un ser
celestial que ha enviado al diablo al infierno pero que se ha vendido a “La Co-
rona’ refuerza la idea de la nocividad de la corrupcion, pero sobre todo esta-
blece el principio que regird la construccion del libro: todo lo sagrado ha sido
afectado por la avaricia y el egoismo: Miguel recibe a cambio “El Poder, la
gloria de los mortales” (Clement, 2007, p.12).

La imagen de la espada se presenta con caracteristicas particulares: en
la hoja la leyenda en latin Quis vt Deus (Quién cdmo Dios), emblema y nombre
del arcangel; en la empufiadura, hecha con el drbol del paraiso, dos serpientes
enroscadas; en el centro, entre la empuiiadura y la hoja el sol y la luna entre-
mezclados. Toda la rica simbologia concentrada en la espada, no obstante, se

Luis Alberto Pérez-Amezcua

Tecnociencia trascendental

Imagindrios tecnocientificos Il

276



pervierte con el texto que la acompafia: se trata de un anuncio publicitario que
ofrece una réplica “Forjada en oro de indias y elaborada con simbolos alquimi-
cos por los mas selectos artesanos de El Cielo” (Clement, 2007, p.9). La apari-
cién de la espada, por la naturaleza y tema de este capitulo, serd redundante.

La verdadera espada de San Miguel, segun esta historia, fue cambiada
por el arcangel por armas de fuego y ahora esta olvidada, sepultada “entre dio-
ses caidos. Oculta entre los ocultos” (Clement, 2007, p.13). La filosa arma estd
enterrada en una piedra en forma de la Coatlicue, sin duda la mds importante
de las diosas aztecas. Ambas, diosa y espada yacen en una cueva situada en
un monte que es la puerta al inframundo. Misael “El Huarache” Herndndez es
contratado por un grupo de ancianos que por su apariencia pertenecen a una
tribu de indigenas wirrdrikas (conocidos también como huicholes, aunque es
un uso despectivo). Esta etnia habita una region del norte de Jalisco y el sur de
Nayarit, dos estados del centro-occidente de México. La localizacion geografi-
ca sorprende, porque la Coatlicue se exhibe en la Ciudad de México y estuvo
enterrada en el centro de esa ciudad hasta que fue exhumada a finales del siglo
XVIII. Probablemente se trate de un intento de representar a una etnia que ha
resistido la extincion y que es aun hoy una cultura viva pero asociada con una
idea etnogrdfica mads amplia, mds bien mesoamericana, puesto que la teologia
y la mitologia wirrdrika difieren de manera notable de la tolteca y la azteca,
mads bien del centro del pais. De cualquier modo, lo que en ultima instancia se
manifiesta con esta representacion es el sincretismo que ha permeado en el
imaginario nacional que cree en una especie de pan-etnicidad comun que fun-
ciona como un modo de resistencia a la conquista encabezada por una deidad,
Coatlicue, que ha sido de gran interés desde su redescubrimiento y que ha
sido ampliamente representada pictorica y literariamente<. La espada de Mi-
guel Arcéngel es importante para la etnia porque es un “arma con la cual se
pueden reestablecer los equilibrios cosmicos” (Clement, 2007, p.13).

4 Por lo reciente de su publicacién, que evidencia la fuerza de la presencia simbélica de la
deidad, solo mencionaré dos obras literarias a manera de ejemplo, pues la lista podria vol-
verse abrumadora: la novela Toda la sangre (Almadia, 2013), de Bernardo Esquinca, con su
prélogo titulado significativamente “La tres veces enterrada”, y el cuento de Mauricio Molina
llamado “La noche de la Coatlicue” (Revista de la Universidad de México, n. 36, 2007, re-

cuperado luego en la antologia Ciudad Fantasma. Relato fantdstico de la Ciudad de México
(XIX-XX]), Almadia, 2018).

Luis Alberto Pérez-Amezcua

Tecnociencia trascendental

Imagindrios tecnocientificos Il

277



Hasta ahora solo se ha tratado de la simbolica de la espada en los inicios
de las dos novelas gréficas para demostrar su relevancia estructural, a lo que
volveré mds adelante, pero ahora es indispensable una sinopsis de ambas para,
a partir de ahi, ampliar el andlisis del imaginario tecnocientifico.

Operacidn Bolivar cuenta la historia de dos cazadores de dngeles, Leonel
Arkangel y Romadn, quienes deben embarcarse en una mision de rescate. Para
hacerlo, han de convertirse en nahuales, en una metamorfosis mistica tipica
de la cultura mexicana que se explicarda mas adelante. Lo que deben recuperar
estos nahuales son las manos de Juan Grande - “el mds viejo de los cazadores
de dngeles... quiza el mas sabio” (Clement, 2010, p.21) — que le fueron cortadas
por ordenes del mafioso estadounidense John Smith, el Gringo. La intencién
de éste es usar las manos de don Juan para hacer experimentos que lleven a los
humanos a poder matar angeles, puesto que con ellos se pueden fabricar dife-
rentes productos, pero especialmente una droga de élite llamada polvo de dn-
gel. Mientras los experimentos tecnoldgicos no tengan éxito, los angeleros son
necesarios, y por eso Leonel y Romdn no han perdido la vida. El plan — como
le explica el Gringo a Leonel, a quien quiere reclutar como matancero — es
producir y distribuir la droga en toda Latinoameérica, y de ahi el nombre de la
novela: la operacion permitiria, con el control del mercado de estupefacientes
“angelicales”, y en contubernio con los medios y la iglesia, la “unién” entre los
paises del continente para eliminar la competencia de las mafias chinas, rusas
y europeas: “el suefio de Bolivar serd una realidad” (Clement, 2010, p.94), afir-
ma el Gringo. El arcangel Miguel, confiesa Smith, es quien va a proveer de
angeles para que los manufacturen. Al enterarse de que el plan implica instalar
rastros en los que se maten diez mil dngeles al mes, Leonel se da cuenta de que
su cultura puede verse afectada, aunque su preocupacion es mds ecologica que
moral: “Al ritmo que sugieres en pocos afios nos quedaremos sin angeles.
Como se quedaron sin bufalos, como nos quedamos sin coyotes” (Clement,
2010, p.101). Un dngel denominado El Protector que trabaja como mercenario
para el Gringo, al enterarse de que la iglesia (su enemiga) estd involucrada y de
que ha sido engafiado, se rebela contra €l y huye junto con los nahuales, tras lo
cual el Gringo da la orden al arcangel Miguel de iniciar la Operacién Bolivar,
convocando a los primeros dngeles que seran asesinados. El sitio para hacerlo
sera Tlatelolco, un lugar significativo para la historia de México, pues fue ahi
en donde ocurrid la matanza de estudiantes el 2 de octubre de 1968. Ademads,
es un espacio conocido como la Plaza de las Tres Culturas, pues ahi conviven
lo prehispanico, lo colonial y lo moderno. Es, pues, un signo del mestizaje y el

Luis Alberto Pérez-Amezcua

Tecnociencia trascendental

Imagindrios tecnocientificos Il

278



sincretismo propios de la novela grafica que aqui se estudia y que sera relevan-
te para el Universo Diableros. En Tlatelolco Romdn muere a causa de las balas
del ejército que logran impactarle, mientras Leonel logra destruir algunos he-
licdpteros y recuperar de uno de ellos las manos de Juan Grande. El arcangel
Miguel, al ver el negocio arruinado deja que el Protector y Leonel se marchen,
luego de luchar sin éxito contra el arcangel, quien va armado, no con su espa-
da, sino con una pistola. Leonel, ya en su casa, hard una intervencion quirurgi-
ca para devolver a su lugar las manos de Juan Grande. Asi, de forma un tanto
abrupta y con un final abierto, termina Operacion Bolivar.

Kerubim y otros cuentos, por su parte, incluye seis historias independien-
tes pero que tienen alguna relacidn intertextual significativa — en muchos sen-
tidos iniciadora — con otros productos del Universo Diablero, razén por la que
son importantes. Ademds, incluye un editorial, una descripcién de “colabora-
dores” (entre los que incluye a los mismos personajes ficticios) y un “test” para
determinar el tipo amoroso de la persona que lo haga. Estos divertimentos no
son relevantes, pero si colaboran a establecer el tono de pérdida de lo sagrado
que el autor ha querido dar a su obra. “Me, Mycell and I” es un capitulo de solo
dos pdginas pero que es importante porque es el que genero la idea para reali-
zar este trabajo. Se trata de una exposicidn, en clave irdnica, de una serie de
gadgets para cazar angeles, como gafas especiales para ver dngeles o para res-
ponder enigmas de esfinges, ropa con olores o musica especificos para enga-
farlos. “LEED. La espada de Dios” cuenta la historia de la que se hablé un poco
lineas arriba, protagonizada por Misael “El Huarache” Herndndez. Este texto
es relevante porque aparecen en él, por primera vez en el UD, un par de que-
rubines. Estos custodian en su forma angelical la espada de San Miguel Arcdn-
gel (utilizando, por cierto, un par de espadas, una de ellas de fuego, en una
redundancia simbolica mas) y cuando son atacados por Herndndez se trans-
forman en karibtes o kerubim, unas bestias mitoldgicas aladas. Misael, al verse
superado por los karibues, consume el peyote que los nativos wirrarika que lo
contrataron le dieron, con lo cual se transforma en su nahual, un venado. El
nahualismo halla asi una repeticion. En este estado es capaz de derrotar a las
bestias, cortdndolas por la mitad usando solamente su cuerpo. Cuando por
fin estd a punto de llevarse la espada, aparece el Arcangel Miguel, quien para

5 El climax del episodio final de la primera temporada de Diablero, llamado “Cielo rojo”, tiene
lugar precisamente en esta plaza, en donde tiene lugar una lucha de los diableros contra un
demonio, que es derrotado por un conjuro que provoca la infervencién de un dngel.

Luis Alberto Pérez-Amezcua

Tecnociencia trascendental

Imagindrios tecnocientificos Il

279



impedir que Hernandez les lleve la espada a los indigenas le entrega tesoros
que extrae del suelo. Misael acepta, al ver que lo que el dngel le da es mds que
lo que le ofrecieron los wirrdrikas. Una vez mads, se subraya que la ambicion es
mads poderosa que la palabra o el honor. La imagen final del relato muestra a
Herndndez al lado de una camioneta Hummer que se comprd con el dinero
que le dio el Arcdngel Miguel.

El texto siguiente, titulado muy a propdsito “Kerubim”, no es propia-
mente un relato, sino una descripcidn de las bestias creadas por Clement,
cuyo origen, historia y usos comerciales se ofrecerdn en una explicacion “de
pseudoacadémica manera” (Clement, 2010, p. 40). Los kerubim pueden estar
en su forma angelical, representados por el autor con la apariencia de los
putti italianos (es decir, como dngeles infantiles) o en su forma de karibues,
bestias parecidas a los lamassus, los toros o leones androcéfalos alados de la
mitologia mesopotamica (Leick, 2003, p.109). El cuerpo del karibu “se forma
de cuatro animales: las alas del dguila, el cuerpo del ledn, las patas del toro y
la cabeza del hombre” (Clement, 2010, p. 42). Es el caso, pues, de un sincretis-
mo a partir de una reelaboracidn mitica. Se ofrecen en el texto diferentes
representaciones propias del arte o la historia junto con parodias de explica-
ciones cientificas, por ejemplo, un dibujo al modo de Da Vinci que muestra
la evolucidn de su representacion a lo largo de la historia o una asociacion de
estas bestias con las esfinges, pues se supone que la funcion de los kerubim
era la custodia del conocimiento.

Luego de que se ha presentado a los kerubim se plantea un tema capital
para el UD: las batallas de karibues, en el siguiente de los relatos, “Karibuma-
quia. Kombate Mortal”. Estas batallas estardn presentes tanto en los libros de
Haghenbeck como en la serie de Netflix y, ademds, sera esta la primera ocasion
en que se introduzca el término diablero:

Al principio los combates eran organizados solo enfrentando querubi-
nes en forma de karibues, poco a poco en la medida en que se fueron
depurando las técnicas de captura de dngeles y demonios se incorpora-
ron especies del infierno y de otros coros celestiales. El primer combate
que se tiene registrado figura en un folio de la Inquisicion de la Nueva
Espafia, fechado en 1740 y donde se acusa de promover tales combates
al “mulato libre” José Antonio Mendoza, acusado de “maestro cimarron”

y al “mestizo” Juan Diego Cacamatzin, acusado de “nahual diablero”.

Luis Alberto Pérez-Amezcua

Tecnociencia trascendental

Imagindrios tecnocientificos Il

280



Ambos organizaban los encuentros e invitaban a los espafioles criollos

para correr apuestas. (Clement, 2010, p. 82)

Estas batallas son altamente significativas del régimen imaginario al
que pertenece la obra de Clement, el régimen del choque y del antagonismo: el
régimen diurno de la imagen. A continuacion, viene el relato titulado “El dngel
resentido’, en el que se cuenta la historia de Kitty Satana, un angel con carac-
teristicas de mujer que, al ser confundida con un querubin, fue capturada por
un traficante que le corto las alas. Su valor en el UD es que es un personaje
mujer que combate con los kerubim y como tal es un antecedente de un per-
sonaje llamado Nancy en la serie de television Diablero que es capaz de recibir
demonios en su cuerpo y en ese estado combatir contra otros demonios; tam-
bién, Kitty Satana es el antecedente del personaje homdnimo de los libros de
Haghenbeck, en donde si aparece como un dngel caido.

“La trascendencia siempre es armada”:
simbdlica diairética en la obra de Edgar Clement

Gilbert Durand, en La imaginacién simbdlica (2007, p.124), pero tam-
bién en todas sus obras, nota la ambigliedad del simbolo, pero como se ha
visto ésta ha de resolverse gracias al método de convergencia y a la redundan-
cia. En su ya cldsico Diccionario de los simbolos, Chevalier y Gheerbrandt des-
tacan particularmente la ambigiiedad del simbolo de las armas, que “reside en
simbolizar al mismo tiempo el instrumento de la justicia y el de la opresidn,
la defensa y la conquista” (1995, p.139). En las obras de Clement que aqui se
estudian, es evidente que la balanza se inclina a mostrar el simbolo de las del
lado de la opresion y la conquista, en virtud de la repeticion sostenida que ya
se ha adelantado lineas arriba. La simbdlica de la espada, en la que ya se insis-
tid, se orienta hacia el poderio, que al igual que el simbolo de las armas, po-
see un doble aspecto: destructor y constructor (Chevalier; Gheerbrandt, 1995,
p-471). En este sentido, resultan basicas las investigaciones de Durand a pro-
posito de los simbolos diairéticos (del griego diaigeois, separacion, divisidn),
en cuyo capitulo sefiala: “Las que vamos a encontrar en primer lugar, relacio-
nadas con el Régimen Diurno de la fantasia, son las armas cortantes” (Durand,
2004, p.166). En Clement, ademds de la espada, vamos a encontrar multiples
referencias a armas cortantes o a la division: en el epigrafe de Alfonso Reyes

Luis Alberto Pérez-Amezcua

Tecnociencia trascendental

Imagindrios tecnocientificos Il

281



el verso “la mano que apunala’, el machete de Leonel Arkangel con el que
destaza los dngeles que caza, un cuchillo con el que filetea la carne de los
mismos angeles, el cuchillo kukri de El Protector con el que cercena las ma-
nos de Juan Grande, la imagen de los dngeles abiertos en canal y colgados
boca arriba de ganchos. Ademas, el soporte, creo, es de base diairética: al tra-
tarse de una novela gréfica ella misma estd hecha de cortes, de cuadros que
repiten las imagenes propuestas, sin contar con los collages que Clement rea-
liza con recortes de periddicos o de los cuadros de Francisco de Goya (EI 3 de
mayo de 1808 en Madrid: los fusilamientos de patriotas madrilefios), Pablo Picasso
(Guernica) y David Alfaro Siqueiros (Nueva democracia). En Kerubim y otros
cuentos, el nahual Misael Hernandez corta en dos partes, como si él mismo
fuera un arma cortante, el cuerpo de los kerubim y el hecho de que las alas de
Kitty Satana fueron cortadas es reiterado en siete ocasiones en las seis pagi-
nas de historia ademds de que ella misma es representada portando en una
ocasion un machete con el que parece haber arrancado los testiculos de un
ser obeso y en otra un sable japonés. Otra imagen muestra un cuchillo de
cocina cortando el caiidn de una ametralladora.

Como es posible advertir, todas estas repeticiones obligan a relacionar
esta simbolica con sus sentidos posibles. Durand habla de la existencia de un

complejo de Cincinnatus inherente a la espada. Para nosotros es el mis-
mo isomorfismo que une la verticalidad con la trascendencia y la virili-
dad que ahora se manifiesta en el simbolismo de las armas alzadas y
erguidas, pero que esta vez se colorea de un sentido polémico y agresivo

muy marcado por el simbolo mismo. (Durand, 2004, p.167)

Es de notar como aparece aqui el sentido de la trascendencia, esta nece-
sidad de transitar de un nivel inferior a uno superior por medio de una aspira-
cion espiritual. Es por ello que este apartado retoma las palabras de Durand
que indican que no hay trascendencia que no sea armada. Este imaginario
implica a una figura heroica del que lucha contra la caida o contra la oscuridad,
un dinamismo de imdgenes que “prueba facilmente un belicoso dogmatismo
de la representacion. La luz tiende a convertirse en rayo o espada, y la ascen-
sion, a pisotear a un adversario” (Durand, 2004, p.165). Esta figura se convier-
te en el arquetipo del héroe combatiente del que San Miguel y San Jorge (en
cuyo nombre seran armados los caballeros de la Edad Media) son los prototi-
pos cristianos. Nétese cdmo, no obstante ser una figura prototipica, en la obra

Luis Alberto Pérez-Amezcua

Tecnociencia trascendental

Imagindrios tecnocientificos Il

282



de Clement, este arcangel diairético por excelencia es desplazado hacia la par-
te oscura y, por tanto, es despojado de su espada. La simbdlica, a pesar de la
orientacion de la trama, se mantiene, pues la espada en tanto protectora no
es usada por nadie. La escision, el corte, la separacion del resto de las armas,
tiene que ver el cardcter sagrado del deseo de la trascendencia, de la aspira-
cion a la superacién del orden material por uno mas espiritual, el mundo de
los nahuales que respetan la ecologia angelical. La espada, a final de cuentas,
“se relaciona mas especialmente con la justicia: separa el bien del mal, hiere
al culpable” (Chevalier; Gheerbrandt, 1995, p.472). Por eso San Miguel no la
usa, pues es incapaz, en tanto alegoria de la corrupcion, de imponer la justi-
cia o llevar la luz. A proposito, y para demostrar la vitalidad del régimen ima-
ginario y de su simbolica en la actualidad, quiero mencionar una notable
sincronicidad entre la realizacion de este trabajo y la publicacidon de una
noticia mundial: la de que la espada de San Miguel Arcdngel fue sacada y
alzada por calles de Italia, en el Monte Sant’Angelo, Apulia, donde se halla
uno de los santuarios dedicados a la cabeza suprema del ejército celestial el
5 de abril pasado, Domingo de Ramos, para que luche contra el COVID-19.
El evento se trasmitid via streaming, lo que es interesante desde el punto de
vista de los mitdforos®. Se trata de un hecho inusitado porque la espada no
habia sido sacada desde 1656, cuando ataco la peste del siglo XVII, es decir,
desde hace mads de 350 anos (Redaccion, 2020).

Volviendo a Clement, otros sentidos de la diairesis aparecen invertidos
en su obra, pues al usarse las armas cortantes para separar una sustancia sa-
grada como la de los angeles se atenta contra su trascendencia, y los angeleros,
o incluso los nahuales, aparecen de este modo como figuras heroicas polémi-
cas sin una especie de propdsito espiritual. Esta inversion, no obstante, tiene
que ver con los ritos de corte que se asocian con los procedimientos mdgicos
diairéticos cuyo propdsito ultimo es promover la purificacion. En este sentido,
aunque de manera invertida, insisto, la mutilacion de los dngeles persigue en
el fondo (de manera un tanto retorcida, es verdad) la consecucion de valores
utdpicos considerados como positivos (Durand, 2004, p.175). Cuando se expli-
ca que los ojos de los dngeles son usados por los japoneses para el desarrollo
de rayos ldser, que su cabello es tan fuerte como el acero y se usa como cable

6  El ritual puede verse en <www.youtube.com/watch@v=-A2XbSuFrkk>. Consultado el 20 de
abril de 2020.

Luis Alberto Pérez-Amezcua

Tecnociencia trascendental

Imagindrios tecnocientificos Il

283



ligero o como cuerdas para los violines (se insinia que Paganini uso de ellas),
que las plumas usadas por los escritores garantizan la genialidad, que la carne
tiene propiedades medicinales, etcétera (Clement, 2010, p.12-17) lo que en rea-
lidad se estd haciendo simbdlicamente es aludir a esas cualidades deseables.
Es notable, entonces, como el imaginario converge con un revestimiento tec-
noldgico: los rayos, la cuerda del violin, la pluma del escritor... no son sino
deseo de progreso cientifico o artistico, es decir, de progreso cultural, y como
sefiala Lewis Mumford (2017, p.19) en El mito de la mdquina, “[e]s caracteristico
que en griego cldsico la palabra tekhné no distinga entre produccidn industrial
y arte ‘refinado’ o simbdlico”.

Aunque es notable comprobar y verificar de manera empirica como se
presenta esta serie de equilibrios o restituciones simbdlica en los relatos escri-
tos y visuales de las novelas graficas de Clement, no es para sorprenderse, en
virtud de que Gilbert Durand ofrecio varios ejemplos de este tipo de fendme-
nos. Se trata, en el caso del régimen diurno que enarbola, de una eufemizacion:
“nos vimos de acuerdo con el etndgrafo Marcel Griaule al constatar que todo
el arte, desde la mdscara sagrada a la opera cdmica, es ante todo empresa eufé-
mica para rebelarse contra la corrupcién de la muerte” (Durand, 2007, p.127).
Clement entonces realiza su empresa para luchar contra una vida desacraliza-
da, carente de sentido, de una vida sin dngeles. La paradoja de su exposicion,
en la que para resaltar lo sagrado haya que descuartizarlo, no le quita en nin-
gun sentido su direccion ascensional. Hagan lo que hagan los llamados ange-
leros para matar (y explotar) a seres que, por definicion, son inmortales, no
sera suficiente para renunciar al deseo profundo de restablecimiento de lo sa-
grado. Todo el malestar generado por el proceder del poder de un capitalismo
salvaje que en un escenario globalizado controla no solo todo comercio y trd-
fico de armas, drogas, cuerpos y mano de obra humanos, sino también los de
los planos espirituales de la existencia solo es, seguin creo, una critica en clave
metafdrica a la desacralizacion, despersonalizacion y vacuidad postmodernas,
una critica que efectivamente opera plural y multidindmica, de la mano de la
critica por el exceso de confianza en la tecnologia, en una tdpica sociocultural
mads amplia. En términos de mitoandlisis, este es un temor prioritario que se
tramita en una cuenca semdntica completa en esa misma tdpica. Gilbert Du-
rand, en uno mads de sus generosos esfuerzos por transmitir sus conocimien-
tos, titulado “La mitocritica paso a paso’, sefialo que “[t]odo el interés de ‘la
interpretacion’ consiste en revelar las tensiones, los reparos que existen en el
seno de la obra entre tal y cual estructura’ (Durand, 2012, p.113), y eso es lo

Luis Alberto Pérez-Amezcua

Tecnociencia trascendental

Imagindrios tecnocientificos Il

284



que aqui, modestamente, he tratado de hacer. Seria interesante que se realiza-
ran otros trabajos académicos sobre las novelas de Haghenbeck o sobre la se-
rie Diablero o sobre el comic Mundo Diablo para determinar la adscripcion que
estas obras tienen respecto del régimen de la imagen. Por ejemplo, creo que
Diablero se adscribe al régimen nocturno de la imagen puesto que su clave
tecnoldgica no es la de las armas cortantes, sino la de los recipientes. Mumford
ha sefalado que a veces “se pasa por alto la funcidn igualmente decisiva de los
recipientes” (Mumford, 2017, p.12) para la evolucion en general y en Diablero la
importancia de estos es decisiva, pues para contener a los demonios se usan
botellas, instrumentos neumaticos, mangueras, etcétera, cuya simbolica seria
interesante explorar. Espero que lo expuesto aqui motive a otros investigado-
res a emprender excursiones al imaginario de esta naturaleza y desde esta
perspectiva critica y que se pueda asi comparar el modo en que la imaginacion
cientifica se manifiesta interdisciplinarmente pero también entre nosotros.

Figura 1: La espada de San Miguel Arcéngel en Kerubim y otros cuentos (2007, p.9).

Luis Alberto Pérez-Amezcua

Tecnociencia trascendental

Imagindrios tecnocientificos Il

285



ASAA440E1AL4 LAALARILEARAOEI4AS sadd

INTRODVCCION

AL PROFANO
BCHS SR A O

continente no vinieron solos, con ellos vinieron sus
dioses y sus ejércitos de angeles armados.
Para nuestros ancestros indios los dngeles no fueron los
7/ actuales vendedores de incienso, Fueron los emisarios de la
P destruccién. Entre la espada de Cortés y la de San Miguel
Arcédngel no existia ninguna diferencia, y ninguna de las dos corté
de tajo las raices. Los brujosresistieron. Los nahuales, los brujos
més poderosos, se dieron a la tarea de combatir a los dngeles
invasores.

Los refuerzos enla tierra no se hicieron esperar, la Danta
Inquisicidn cerrd filas con los arcingeles en la persecucién de
los nahuales, eliminando a los mds peligroses, mezclindose con los
habiles, aislando a los reacios.

Los hijos de los nahuales, los mestizos, perdieron la memoria,
empobreciendo la grandeza de sus dones.

Los cazadores de dngeles son los descendientes de aquellos
poderosos nahuales y poseen latentes los dones que les
permiten tocar a los dioses y sus emisarios, pero a veces ellos mismos
no saben que tales dones existen, mucho menos la dimension
de estos prodigi.os.

OPERACION BoLivAR es el primer relato sobre los cazadores
de dngeles y sus complejas relaciones con los hijos de los dioses
v los hijos de los hombres.Cada una de las piezas de este
ajedrez tiene pasado, presente y un Futuro:La RECUPERACION
pe r.A CowncieEncrA.

= Cuandn nuestros ancestros espaficles arribaron al

Figura 2: Redundancia del simbolo de la espada en el inicio de Operacién Bolivar (2010, p. 1).

Luis Alberto Pérez-Amezcua

Tecnociencia trascendental

Imagindrios tecnocientificos Il

286



Pero mientras no fenga una
espada de arcangel, © dlgo asi,
fendré que conformarme con

der un mero carnicero.

NO S€ para gqué puedan
servir las unas. 3on de un
material Flexible y resistente,
como si fuera plastico antibalas.
Alguin dia me haré un chalecc con
las que llevo reunidas.

Figura 3: Ejemplo del dinamismo de la simbdlica diairética en Operacién Bolivar (2010, p. 15).

Luis Alberto Pérez-Amezcua

Tecnociencia trascendental

Imagindrios tecnocientificos Il

287



Referencias

ACOSTA, Rafael. “Operacién Bolivar y 1a conspiracion en la hiperabundancia de la

informacidn’. Revista Iberoamericana, vol. LXXVII, n. 234, enero-marzo 2011, p.149-162.

AURRECOECHEA HERNANDEZ, Juan Manuel. “La historieta popular mexicana en
la hora de su arqueologia”. 24 de marzo de 2015. Pepines. Catdlogo de Historietas de la
Hemeroteca Nacional de México. En linea: <www.pepines.unam.mx/ensayo/show/
id/10>. Consultado el 20 de abril de 2020.

CHEVALIER, Jean; GHEERBRANDT, Alain. Diccionario de los simbolos. Barcelona:
Herder, 1995.

CLARK, Travis. “Netflix is still growing wildly, but its market share has fallen to an
estimated 19% as new competitors emerge”, Business Insider, 24 de enero de 2020.
En linea: <www.businessinsider.com/netflix-market-share-of-global-streaming-
subscribers-dropping-ampere-2020-1?r=MX&IR=T>. Consultado el 20 de abril

de 2020.

CLEMENT, Edgar. “Don Juan Matus y Don Juan Grande”. Interzone, 26 de marzo de
2009. En linea: <www.interzone.produccionesbalazo.com/2009/03/don-juan-
matus-y-don-juan-grande/comment-page-2/?fbclid=IwARoBZ5svtSsg _
PxorEy2HmYE-AvLLsHHLulBaUJ40edGo7XnyR _hlgKVafI>. Consultado el 20 de
abril de 2020.

CLEMENT, Edgar. Kerubim y otros cuentos. Narrativa grdfica para adultos. Ciudad de
Meéxico: Caligrama Editores, 2007.

CLEMENT, Edgar. Operacidn Bolivar. Ciudad de México: Caligrama Editores, 2010.

DEL REAL, Victor. “Regresar de noche, caminando, a Nezayork”. Prélogo a Operacidn
Bolivar. Ciudad de México: Caligrama Editores, 2010, p.i-viii.

DURAND, Gilbert. “La mitocritica paso a paso”. Acta Socioldgica, n. 57, enero-abril
2012, p.105-118.

DURAND, Gilbert. De la mitocritica al mitoandlisis. Figuras miticas y aspectos de la obra.

Barcelona: Anthropos; México: UNAM, 2013.
DURAND, Gilbert. La imaginacion simbdlica. Buenos Aires: Amorrortu, 2007.

DURAND, Gilbert. Las estructuras antropoldgicas del imaginario. Introduccidn a la
arquetipologia general. México: Fondo de Cultura Econdmica, 2004.

DURAND, Gilbert. Lo imaginario. Barcelona: Ediciones del Bronce, 2000.

DURAND, Gilbert. Mitos y sociedades. Introduccion a la mitodologia. Buenos Aires:
Biblos, 2003.

GUERRERO, Alejandra. “Los nahuales en México, una mitologia mexicana’, Mexico
Desconocido, 27 de marzo de 2018. En linea: <www.mexicodesconocido.com.mx/
nahuales-en-mexico.html>. Consultado el 20 de abril de 2020.

HAGHENBECK, F. G. El diablo me obligd. México: Penguin Random House, 2018.
HAGHENBECK, F. G. Simpatia por el diablo. México: Penguin Random House, 2019.

Luis Alberto Pérez-Amezcua

Tecnociencia trascendental

Imagindrios tecnocientificos Il

288



JOSE LUIS H., “Edgar Clement”. Migala, vol. 9, 10 de noviembre de 2010. En linea:
<https://migala.mx/edgar-clement/> . Consultado el 20 de abril de 2020.

HUERTA, César. “La serie ‘Diablero’ tendra su comic”. El Universal, 28 de febrero de
2019. En linea: <www.eluniversal.com.mx/espectaculos/television/la-serie-
diablero-tendra-su-comic>. Consultado el 20 de abril de 2020.

LEICK, Gwendolyn. A Dictionary of Ancient Near Eastern Mythology. Nueva York:
Routledge, 2003.

LIPOVETSKY, Gilles; SERRQY, Jean (2009). La pantalla global. Cultura medidtica y
cine en la era hipermoderna. Barcelona: Anagrama, 2009.

LOTMAN, Jurij. The structure of the artistic text. Ann Arbor: The University of
Michigan, 1977.

MUMFORD, Lewis. El mito de la mdquina. Técnica y evolucion humana. Logrono
(Espafia): Pepitas de calabaza ed., 2017.

POTTER, Sara. “Of Monsters and Malinches: Signifying Violence in Edgar Clément's
Operacién Bolivar and Tony Sandoval's El caddver y el sofd”, Revista de Estudios
Hispdnicos, tomo 53, numero 1, marzo de 2019, p.143-163.

REDACCION. “San Miguel Arcangel se une a la batalla contra el coronavirus”. La
Cronica de Hoy, 14 de abril de 2020. En linea: <www.cronicajalisco.com/notas-san_
miguel_arcangel _se_une_a_la_batalla_contra_el_coronavirus-98660-2020>.

Consultado el 20 de abril de 2020.

TEBAR, Pablo, CRAVIOTO, José Manuel (showrunners). Diablero [serie de television].
Producida por Pedro Uriol & Juan Gordon. Guion de Pablo Tébar, Verdonica Marza,
Bernardo Esquinca, José Rodriguez y otros. Morena Films, 2018-presente.

Luis Alberto Pérez-Amezcua

Tecnociencia trascendental

Imagindrios tecnocientificos Il

289



Organizadores

Juliana Michelli S. Oliveira é doutora em Educacdo (2019) pela Universidade
de Sao Paulo (USP), com estagio de pesquisa (PDSE) no Centre de Recherche
Imaginaire et Socio-Anthropologie da Université Grenoble Alpes, Franca. Gra-
duada em Ciéncias Bioldgicas e em Letras pela USP, com periodo de estudos
na Université Sorbonne-Paris IV. Suas linhas de investigacao relacionam-se
ao estudo de tecnoimagindrios, imagindrios das ciéncias e pensamento com-
plexo. Atualmente é professora do Centro de Estudos Latino-Americanos so-
bre Cultura e Comunicacao da Escola de Comunicagdes e Artes da USP e atua
como editora. E-mail: jumioliveira@gmail.com.

Rogério de Almeida é professor associado da Faculdade de Educacdo da Uni-
versidade de Sao Paulo. Coordenador do Lab_ Arte (Laboratorio Experimental
de Arte, Educacao e Cultura) e do GEIFEC (Grupo de Estudos sobre Itinerd-
rios de Formacdo em Educacio e Cultura). Editor da Revista Educacao e Pes-
quisa. Bacharel em Letras, doutor em Educacio e livre-docente em Educacao e
Cultura, todos pela USP. Pés-doutorado na Universidade do Minho (Portugal).
Site: <rogerioa.com>. E-mail: rogeriodealmeida@gmail.com.

David Sierra G. é doutor associado a equipe ISA (Imagindrio e Socioantropo-
logia) do laboratorio de investigacago UMR 5316 Litt&Arts da Universidade
Grenoble Alpes (UGA), Franca. Master 2 de investigacao em Ciéncias Huma-
nas e Sociais, Producdo e Mediacao de Formas Culturais (2013) da UGA. So-
cidlogo (2011) da Universidade Pontificia Javeriana, Bogotd, Colombia. Membro
do comité e secretariado de redacao da Revista Internacional Sociologie de
l'art (OPUS) da editora parisiense L'Harmattan. Professor especial da Escola
Superior de Administracao Publica, Sede Bogotd. Tem experiéncia como tra-
dutor de textos académicos e em investigacoes no campo de historia da filo-
sofia, histdria da ciéncia, teoria do conhecimento e sociologia da arte. E-mail:
davidsierrag86@gmail.com.

Imagindrios tecnocientificos Il

290



Colaboradores

Carol Ohashi ¢ artista e designer. Formada em Design Gréfico pelo Centro
Universitdrio Senac, possui especializacao em Design Editorial. Tem expe-
riéncia em criacao de projetos graficos, ilustracao, design de embalagem e
identidade visual. Participou de projetos premiados pelo iF Design Award e
Brasil Design Award. Interessa-se por artes, design, musica, moda e cultura
japonesa. Alguns de seus trabalhos estao disponiveis em: <www.behance.net/
carolsohashi>. E-mail: carolsohashi@gmail.com.

Luisa Assuncao Pesché é graduada em Letras Portugués/Francés e Respec-
tivas Literaturas pela Universidade Federal de Pelotas. Mestre em Literaturas
Comparadas na Universidade de Paris-Sorbonne IV e doutora em Literatura
Brasileira na Universidade Sorbonne-Nouvelle Paris III. Possui experiéncia na
drea de Letras e Artes com énfase em literatura comparada, literaturas france-
sa e brasileira, ensino de FLE e traducdo. Atualmente é professora de francés
na Franca (Lettres Modernes). E-mail: luisapesche@gmail.com.

Luis Matos € especialista em Gestdo de Projetos Culturais, pelo CELACC-USP,
possui um DESS em Rela¢oes Interculturais, opc¢ao Politicas Culturais Interna-
cionais e Gestdo em Artes, FIC-Université Paris III; bacharel em Histdria pela
FFLCH-USP e bacharel em Administracao de Empresas pela Universidade Sao
Judas Tadeu. Atuou na coordenagio do projeto “Memdria Institucional” do Ins-
tituto Itad Cultural. Atualmente € editor assistente da Revista Extraprensa (USP).
Pesquisa temas sobre a gestao do patrimoénio cultural no Brasil, sobre politicas
culturais da Unido Europeia, no campo da gestao patrimonial e diplomacia cul-
tural. E-mail: lodewijkg@hotmail.com.

Luiz Antonio Callegari Coppi € bacharel em Linguistica e Lingua Portugue-
sa pela FFLCH-USP. Na Faculdade de Educacao da USP, titulou-se mestre, com
bolsa Capes, em Cultura, Filosofia e Histdria da Educacao em 2016, e, desde
2017, é doutorando (Capes), na mesma drea e na mesma Instituicdo. Entre
2019 e 2020, realizou estagio de pesquisa (Capes) na Universidade do Minho,
em Portugal. Interessa-se pelo pensamento cético e tragico de Montaigne e
Nietzsche, por Antropologia e Literatura. E-mail: luiz.coppi@usp.br.

Imagindrios tecnocientificos Il

291



Sobre o projeto grdfico
Dialogos entre linguagens

Carol Ohashi

O projeto grafico de Imagindrios tecnocientificos buscou se alinhar as
motivagoes do livro, estabelecendo didlogos entre forma e conteudo, entre lin-
guagem visual e verbal, entre ciéncia e imagindrio, entre real e representacao.
Também procurou criar articulagdes entre os textos e os dois volumes que
constituem a obra.

Para isso, se empenhou em refletir a organizacao textual da publicacao:
cada volume possui um nucleo de discussao que se conecta ao outro volume
por meio de pontes temdticas. No volume 1, o nucleo de discussao se organiza
em torno dos imagindrios da industria, dos artefatos tecnocientificos, da cultura
técnica; no volume 2, o nucleo se constitui a partir dos aspectos ficcionais da
ciéncia e de outras dreas do conhecimento. Entre eles, nos pontos de conexao,
estdo os artigos nos quais predomina uma visao critica da tecnologia, ou os
textos que mobilizam questdes transversais (conceituais, procedimentais etc.).
Cada volume inicia um ciclo de discussoes, que € retomado, de maneira dife-
rente, no volume seguinte.

Esses ciclos estdo presentes tanto na forma como na estrutura do pro-
jeto grdfico. Nas capas, duas formas circulares se interseccionam: uma com-
posta por onze linhas, que correspondem aos capitulos de cada volume, e uma
sdlida. Linhas e sélidos se misturam no decorrer de todo o projeto, como

Imagindrios tecnocientificos Il

292



fragmentos complementares de um mesmo circuito. A disposi¢cao dos suma-
rios e das capas, que abrem e fecham os livros, também coloca em relevo a
repeticdo ciclica. A primeira rotacdo € completada ao final do volume 1, onde
apresentamos o sumadrio construido de maneira gréfica e visualmente seme-
lhante a ilustracdo de capa. Em seguida, entram os elementos iniciais do volu-
me 2, e um novo ciclo se inicia.

Inspirados na tipografia Neo Deco, de Alex Trochut, os desenhos dos nu-
meros também sdo compostos pela combinacdo de onze linhas e formas soli-
das. Ao privilegiar a relacdo entre cores chapadas e gradientes, esses desenhos
criam inesperados didlogos. A geometria dessa fonte se relaciona com a tipo-
grafia de apoio, a Futura, cujos desenhos sdo baseados em formas geométricas,
principalmente o circulo.

Os transitos entre luzes e sombras do pro-
jeto grafico também refletem tépicos discursivos
do livro. Luz e sombras incidem sobre as formas
revelando a interseccao. A luz evidencia a transi-
cao entre os dois volumes — sdlido e linhas, tridi-
mensional e bidimensional. Na sombra, as linhas
se fragmentam, se diluem e ocorre a fusao entre
dois mundos, completando o ciclo.

As aberturas de capitulos possuem mar-
gens pequenas, as quais criam uma composicao
que brinca com os limites da pagina e os pesos dos
elementos. Areas de respiro, que normalmente sio
localizadas nas extremidades da paginas, sao trazi-
das para o centro e se adaptam ao conteudo, con-
traindo ou expandindo, adequando-se ao volume
de texto de cada abertura.

Assim, ao criar relagoes inauditas entre margens, tipografia, capas, su-
marios e demais elementos, o projeto grafico reafirma a posi¢ao do livro como
um espago de didlogo.

Imagindrios tecnocientificos Il

293



Sumario
Imagindrios tecnocientificos |

scientifique:

. schém
n es,
. \.’m*le““o y 'Mages de
e o¢ \so‘oe\\e Krzywkowski | pe"‘ée
4-‘5\) A\ racpace et du tempgs 2 ” Qg
.\o(\ Qv . de\eSP Ps ? Berp, 9l~°
'\<\°‘ «e® ot ad G, Pty
) o ® oV . liberté et contrain, Qg
o ° 09\0 o5 ® Maues? lib fes sy Mbo,; %,
« . 09 \e"\‘ Q I’ . 'qlle s
4 « ae® . ustriel de I'Occident Pier S g S
\ N2 a\\e‘: o_\‘es o\ re MU&so RPq,.,. %)
. ) o.p . i
‘;\ o° o\(‘ -\‘e‘e N _‘mog'murlo das Méquings, / o'so
R .. 4o * Co, .
o & 9 ey . G rig, 6@
\6\ o o?°\°9 \ie des imaginaires o, for o,,ee K
¢ 3 ) ir s <,
> e o(‘og rs Sophie Poirorp eet,, ’Qo‘ . %,
o oo © gvoie? Slpecy % o %
> O ae B2 S s £
() humano g . . e}
el end®® Pt ey, ey g Ca, T
arc . S @
N \«\"9 ho-poetique gg g, %, % (2 2
& G \o oyt I'th 90/'9 % o, % @
o (4
4 ] © une crifique dy, Py, e, o S, %
DR R N % 3
[
o B, % e %
> %, % o R
% % & o % &
s % s ©
» £ o T %
e % 2 2. @
¢ % e -
§ ° % ® )
T &5 0 3
° a ® =R
g 5 3 g °
e & 8 s g
& @ & o 3
L &5 23
IS 2 o &> 8
S N
NN 3 |
N Se N
; &8
\OQ,O\ N >
Ry
N
o
o

Imagindrios tecnocientificos Il

294



Este livro foi composto com as familias tipogrdficas GT Sectra, Futura e Neo Deco,
em novembro de 2020, Sao Paulo.



)\






